
 

Aldo Capitini 

 

Aldo Capitini maturò lentamente la scelta per la nonviolenza. Da adolescente visse l’esperienza 
del futurismo, della poesia crepuscolare e del dannunzianesimo e la cultura che permeava l’Italia di 
allora lo rese inconsapevolmente nazionalista ed interventista. Nel 1915 insieme ai suoi coetanei 
andò a salutare con entusiasmo i professori che partivano per il fronte, mentre a lui solo la gracile 
costituzione evitò il servizio militare e la guerra. La sua grande trasformazione ideologica avvenne 
fra il 1918 ed il 1919 quando abbandonò le idee nazionaliste e considerò la guerra “in rapporto, 
meno con la nazione, e più con l’umanità sofferente”; iniziò allora ad apprezzare i fondamenti del 
socialismo, mentre già da qualche anno aveva abbandonato la pratica della religione cattolica. 

Terminato l’istituto tecnico, si mise a studiare da autodidatta il latino ed il greco, i grandi autori 
classici ed i testi sacri del cristianesimo. L’intenso sforzo intellettivo gli causò un esaurimento 
psico-fisico. Per ritrovare la salute accettò un posto da precettore nella campagna umbra. Partecipò 
poco agli avvenimenti politici, in quanto la sua fu una formazione principalmente interiore, ma il 
dramma che visse l’Italia in quegli anni (la marcia su Roma, l’uccisione di Matteotti, l’avvento 
della dittatura) rafforzò la sua totale avversione al fascismo. Nel 1924 ottenne, come esterno, la 
licenza liceale e, grazie ad una borsa di studio, si iscrisse alla Facoltà di Lettere e Filosofia 
all’Università di Pisa. Alla Normale si legò d’amicizia con studenti e professori avversi al fascismo, 
pur senza attivarsi personalmente in politica. Si laureò nel 1928 con pieni voti e lode. La firma dei 
Patti Lateranensi avvenuta l’anno seguente approfondì il suo distacco sia verso l’istituzione romana, 
colpevole di essersi rivelata ancora una volta “alleata dei tiranni”, sia verso il fascismo, l’avversione 
al quale divenne non più solo politica, ma anche religiosa. Contemporaneamente Capitini ricercò la 
forza interiore negli spiriti religiosi puri, quali Cristo, Buddha, San Francesco, Gandhi. In 
particolare fu ammiratore di San Francesco d’Assisi, rimanendo colpito dal fatto che egli 
reintrodusse nella spiritualità cristiana il tema della nonviolenza: il metodo di San Francesco fu 
“quello di andare a parlare con i saraceni piuttosto che sterminarli nelle Crociate, nelle quali il 
sangue talvolta arrivava ai ginocchi”1. Ma soprattutto fu ammiratore di Gandhi. In lui trovò lo 
spirito di tolleranza verso le altre religioni ed il senso che ogni lotta per la libertà è anche una lotta 
religiosa2. Capitini confrontò Gandhi con Mazzini ed evidenziò che quest’ultimo fu troppo ligio allo 
Stato ed ai mezzi di cui lo Stato si serve per raggiungere i propri scopi (tra cui la violenza) per 
essere un politico nuovo; inoltre, mentre Gandhi scosse e liberò l’India, Mazzini non riuscì a 
formare se non piccoli gruppi di cospiratori3. 

Capitini iniziò a lavorare alla Normale di Pisa, chiamato da Gentile, ma, invitato dal vicedirettore 
della scuola ad inviare un telegramma di congratulazioni a Mussolini, rifiutò decisamente. In questo 
periodo approfondì la conoscenza del metodo nonviolento di Gandhi e contemporaneamente 
divenne vegetariano; tale scelta accentuò la tensione esistente fra lui e Gentile. Nel 1933 rifiutò di 
prendere la tessera del Partito Fascista e per questo motivo venne allontanato dal suo posto alla 
Normale. Ritornò a Perugia dove visse poveramente impartendo lezioni private; nello stesso tempo 
creò una fitta rete di amicizie, costituendo gruppi antifascisti a Firenze ed a Roma, e collaborò con 
intellettuali come Leone Ginzburg ed Elio Vittorini. Fu presentato anche a Benedetto Croce, il 
quale, benché su posizioni diverse dalle sue, lo aiutò a pubblicare i suoi scritti presso l’editore 
Laterza. Così nel 1937 uscì il libro Elementi di un’esperienza religiosa, che ebbe successo tra gli 
antifascisti, sebbene non furono molti ad accogliere le tesi dell’autore sulla nonviolenza, sulla non-
collaborazione e sulla libera religiosità. Nel 1940 a Bologna Capitini organizzò gli anti-littoriali, 
cioè riunioni serali affollatissime di antifascisti che si svolgevano nei giorni stessi dei littoriali 
fascisti. 

                                                 
1 A. CAPITINI, In cammino per la pace. Documenti e testimonianze sulla marcia Perugia-Assisi, Einaudi, Torino, 
1962, pag. 14. 
2 Cfr. A. CAPITINI, Religione aperta, Guanda, Modena, 1955, pagg. 270-272. 
3 Cfr. A. CAPITINI, Aggiunta religiosa all’opposizione, Parenti, Firenze, 1958, pag. 217. 



 

Egli fu dunque uno dei protagonisti della Resistenza interna ed al riguardo inventò una formula 
nuova: il liberalsocialismo. Ma quando i suoi compagni confluirono in un partito, il Partito 
d’Azione, Capitini non vi aderì e preferì restare da solo. Considerava infatti il suo liberalsocialismo 
l’insegna non di un partito in nuce, ma di un movimento etico-religioso, che mirava ad un 
rinnovamento più profondo, non soltanto sociale ma morale, cui non sarebbe stata adatta la forma di 
partito. Egli ne fu uno dei fondatori nel 1937 insieme con Guido Calogero, ma tenne sempre a 
distinguere il suo liberalsocialismo da quello degli altri compagni per l’impegno etico-religioso e 
non soltanto politico di cui l’aveva animato. Il movimento non si sarebbe mai dovuto trasformare in 
partito: era “un atteggiamento dell’anima, un aprirsi in una direzione, una certezza ed una speranza 
sempre rinnovantisi, (…) un orientamento della coscienza”4. “Beninteso, non era soltanto questo: 
era anche un’ideologia. Ma anche in quanto ideologia, il liberalsocialismo di Capitini rappresentò 
una corrente di minoranza, quasi un’eresia, che si richiamava più alla ‘rivoluzione liberale’ di Piero 
Gobetti che non al ‘socialismo liberale’ di Carlo Rosselli. La differenza sta nella diversa 
valutazione del comunismo, e quindi nel diverso atteggiamento di fronte all’Unione Sovietica. Il 
socialismo liberale stava al di qua del comunismo: Capitini si mostrò sempre più convinto col 
passar degli anni che il comunismo, nel suo aspetto economico di eliminazione del capitalismo, cioè 
di collettivismo, fosse una tappa obbligata del progresso storico, e si dovesse quindi non evitarlo ma 
trarlo alle sue estreme conseguenze, non negarlo ma condurlo a compimento: insomma, ancora una 
volta, non stare al di qua ma andare al di là. Racchiuse il suo programma politico in questa formula: 
‘Massima libertà sul piano giuridico e culturale e massimo socialismo sul piano economico’”5. 
Norberto Bobbio, intervistato dall’autore, afferma che in quegli anni non si parlava ancora di 
nonviolenza, perché si viveva in una società violenta che non lasciava spazio alla ricerca concreta di 
modelli alternativi di lotta politica. Il liberalsocialismo fu un amalgama di correnti di pensiero con 
ispirazioni ideologiche diverse. Una di esse confluì poi nel Partito d’Azione e scelse quindi la via 
della lotta armata, ma non si deve confondere il movimento con le opzioni attuate da una sua parte e 
perciò fu possibile la coesistenza nel liberalsocialismo contemporaneamente di uomini che decisero 
di opporsi al fascismo in modi fra loro opposti. 

Nel febbraio 1942 Capitini venne arrestato e fu detenuto per quatto mesi nel carcere delle Murate 
di Firenze, condividendo la cella con Guido Calogero. Nel maggio 1943 fu nuovamente arrestato a 
Perugia e venne liberato il 25 luglio. Tutto sommato il fascismo si comportò in maniera piuttosto 
delicata con lui e forse ciò accadde per motivi politici. Egli, infatti, era un gandhiano ed il regime 
sosteneva Gandhi contro gli inglesi; pertanto Mussolini non aveva interesse a perseguitarlo con 
durezza. Le sue idee nonviolente non fecero però presa fra gli amici, che comunque le rispettavano. 
Quando l’antifascismo si trasformò in rivolta armata, Capitini non partecipò al movimento 
partigiano e si dovette nascondere nella campagna per sfuggire ai tedeschi fino al 20 giugno 1944 
quando Perugia venne liberata. Probabilmente si aprì allora per lui un periodo difficile. Infatti è una 
situazione spiacevole quella in cui la coerenza alle proprie idee porta a scelte comode. D’altro canto 
Capitini aveva coscienza del fatto che per arrivare alla società nuova il passaggio poteva essere 
compiuto con la violenza. Una violenza, però che si contrapponesse a quella fascista e servisse solo 
per liberar e non per opprimere. Ciò divenne inevitabile quando il fascismo portò gli italiani in 
guerra e, dopo tanti errori politici e militari, vennero l’armistizio, l’8 settembre e l’occupazione 
tedesca. Capitini non condannò mai la violenza partigiana. “A me”, diceva “nell’incontro con i 
giovani importava che si formassero una coscienza. La decisione violenta o la decisione nonviolenta 
era secondaria.” Egli non vide contraddizione nel fatto che alcuni fossero stati mossi da un libro di 
nonviolenza e poi fossero diventati partigiani, perché, pensava, chi sceglie la nonviolenza vuole 
soprattutto che si prenda l’iniziativa secondo coscienza. In effetti l’opera di Capitini aveva avuto 
influenza sui giovani e la sua attività clandestina nel periodo 1932-43 aveva fatto affluire nuove 

                                                 
4 Cfr. A. CAPITINI, Nuova socialità e riforma religiosa, Einaudi, Torino, 1950, pagg. 92-94. 
5 N. BOBBIO, Maestri e compagni, Passigli Editori, Firenze, 1984, pag. 280. 



 

energie nella lotta armata della Resistenza, di cui egli aveva formato moralmente ed 
ideologicamente molti fra i quadri migliori6. 

Coloro che ebbero più riserve nei suoi confronti furono i comunisti, che stabilivano una 
correlazione diretta fra chi non si era opposto con le armi al nazi-fascismo ed una sorta di 
collaborazionismo con il regime. Ciò nonostante egli aderì al Fronte Democratico Popolare, ma le 
sue proposte di indire assemblee popolari “nonviolente e ragionanti” non furono ascoltate. In un 
articolo del marzo 1948, ad un mese dalle elezioni, Capitini mostrava la speranza che il Fronte 
Democratico Popolare potesse accogliere la sua proposta di istituire il servizio civile e quella di un 
Ministero della pace o almeno di un Commissariato per la “Resistenza alla guerra”. “La sua 
proposta era destinata ovviamente al naufragio dopo il risultato elettorale, da cui la sinistra uscì 
sconfitta. Ma nonostante le illusioni di Capitini, quanti nella sinistra avvertivano l’urgenza di 
istituire un Ministero della Pace e di introdurre il servizio civile alternativo a quello militare? Certo, 
se con la vittoria del Fronte Popolare un sentiero seppur impervio poteva essere intrapreso, ora la 
strada era bloccata”7. 

In un articolo dell’estate intitolato Opposizione alla guerra8 egli registrò le sue sconsolate 
annotazioni sulla “pericolosità del governo uscito dal 18 aprile”. “Da parte governativa”, scriveva 
“le cose vanno peggiorando. Al bilancio dello Stato per il 1948-49 è stata messa la somma di 
duecentocinquantasei miliardi per le spese militari. (…) C’è tutto un ravvivarsi di sollecitazioni 
militari, di cerimonie, sfilate, comandi secchi, rombo di carri armati, ecc. ecc. (…) Il governo, 
dunque, e la politica dirigente l’Italia non dà garanzie di ‘opposizione alla guerra’”9. 

Dopo la liberazione le sue idee personali, condite di forti convincimenti religiosi, lo 
allontanarono da coloro che un tempo gli erano stati compagni. Egli non aderì a nessun partito e per 
definire se stesso fu il primo ad usare il temine “indipendente di sinistra”. Ritornò all’Università di 
Pisa, ma alla richiesta avanzata a nome della scuola da Luigi Russo, allora direttore, di nominare 
Capitini vicedirettore il Ministro della Pubblica Istruzione si oppose seccamente. Egli comunque si 
prodigò per seminare nell’Italia ormai libera le sue idee nonviolente e di rinnovamento religioso, 
organizzando comitati pacifisti di resistenza alla guerra. Nel succitato articolo Opposizione alla 
guerra Capitini riassunse i problemi e le proposte presentate ai convegni: “Continuare il 
collegamento fra tutte le attività italiane per la pace; pubblicare un bollettino mensile di 
informazione delle iniziative, dei libri sull’argomento, dei giornali ed opuscoli (che sono già molti, 
tra gli altri un ottimo opuscolo degli anarchici); invitare deputati e senatori a costituire un gruppo 
parlamentare per la pace assoluta; sollecitare una legge per il riconoscimento dell’obiezione di 
coscienza; mettere allo studio l’istituzione di un servizio civile di lavoro a fianco del servizio 
militare per cui i giovani chiamati possano scegliere; stabilire un comitato di assistenza ai 
perseguitati italiani e stranieri; fare una campagna contro il giocattolo militare; diffondere la 
conoscenza di Gandhi; interessare il popolo e specialmente le madri all’opposizione alla guerra, 
mediante un’azione che propaghi il metodo della libera discussione tenuto nei COS, cioè di due 
persone che in qualsiasi luogo, piazza di città o di villaggio, treno, scuola, o in sala apposita, 
cominciano una discussione ad alta voce ammettendo il libero intervento di tutti; in questo modo si 
crea un interessamento generale e si formano gruppi di oppositori”. 

Colpisce, però, il modo in cui Capitini fu trattato dalla nuova Repubblica ed al riguardo è 
illuminante consultare la schedatura dell’intellettuale effettuata dalla Questura di Perugia dal 1930 
al 1968. Se si comprende la schedatura fascista, più difficile da spiegare è quella repubblicana, 
soprattutto quando è evidente che un cittadino che si batteva per un futuro migliore per il Paese 
veniva trattato con stupidità crudele e con compiaciuto e brutale disprezzo. Come quando un 
maresciallo di Pubblica Sicurezza di Perugia nel marzo 1949 scriveva che Capitini “È elemento 

                                                 
6 Cfr. M. SOCCIO, Capitini e il fascismo, in Critica liberale, maggio-agosto 1983, pag. 51. 
7 F. TRUINI, Aldo Capitini, Edizioni cultura della pace, San Domenico di Fiesole FI, 1989, pag. 102. 
8 “Il nuovo corriere”, 8 luglio 1948. 
9 Cfr. A. CAPITINI, Italia nonviolenta, Libr. Intern. Avanguardia, Bologna, 1949, pag. 47. 



 

‘sinistroide’ contrario alla guerra (…) spietato critico della religione cattolica” e che “non gode 
buona estimazione nel pubblico per le sue idee da squinternato”10. 

L’interesse di Aldo Capitini per l’obiezione di coscienza, che egli definiva obiezione al “servizio 
dell’uccisione militare”, si può far risalire alla sua amicizia con Claudio Baglietto, il giovane allievo 
della Scuola Normale Superiore di Pisa, rifiutatosi di vestire la divisa nel ‘32 e morto esule nel ‘40. 
Capitini, pur non sottovalutando i motivi politici che possono spingere all’obiezione, esaltava le 
motivazioni religiose, poiché secondo lui la religione aggiunge una forza vincolante, nel suo 
linguaggio una persuasione, che pare inaccessibile alla sola ragione11. 

In quegli anni iniziò a nascere un piccolo interesse per l’obiezione, anche se in un ambito 
ristrettissimo. Lo testimoniano alcune lettere dell’ottobre e novembre 1947, presenti nei carteggi di 
Capitini custodite dalla Fondazione omonima di Perugia, con alcuni amici, in cui si parla di un 
volantino che doveva essere preparato e che doveva riferirsi anche all’obiezione di coscienza, 
seppure in termini molto sottintesi, probabilmente per non incorrere nei rigori della legge. 

All’inizio del 1949 l’opinione pubblica italiana venne a conoscenza dell’obiezione professata da 
Pietro Pinna. Il giovane aveva incontrato casualmente Aldo Capitini in un convegno del Movimento 
di Religione tenutosi a Ferrara nel corso del 1948. In quell’occasione Capitini aveva parlato anche 
di obiezione di coscienza e Pinna era stato affascinato dalle sue idee di opposizione alla guerra. Gli 
scrisse diverse volte, parlandogli del suo proposito di obiettare, ma Capitini per non influenzarlo 
nella sua scelta carica di conseguenze dolorose non gli rispose, se non dopo che il giovane fu posto 
in prigione, quando si attivò vivacemente per far conoscere il suo caso all’opinione pubblica. 
Pertanto il giovane arrivò così a prendere la sua decisione in maniera lenta e spontanea. Pinna 
comprese perfettamente lo scrupolo dell’intellettuale nel rispondergli. Infatti in seguito gli scrisse 
queste parole: “Voglia credermi in buona fede quando Le dico che allorché scrissi la mia prima 
lettera la decisione era ormai matura in me. Si trattava soltanto di dar tempo di morire a quella parte 
di materialità che stava ancora attaccata alla decisione presa”. Il 13 febbraio 1949 Capitini gli 
rispondeva: “Ho avuto le Sue lettere e rispondo assicurando che di ciò che Le accade ho informato 
molti, anche un parlamentare. Lei ha capito che non ho voluto influire sulla Sua decisione, sapendo 
bene i dolori che Le verranno per la Sua idea, che è anche quella di Silvano Balboni e mia. Poteva 
essere comodo, dallo stato in cui ora mi trovo, immune da tale obbligo, al quale contrasterei con la 
stessa fermezza che Lei dimostra, esortare ad incontrare le punizioni che una legge incivile 
assegna”. Dopo la presa di posizione di Pinna, Capitini si prodigò perché il suo caso non restasse 
sconosciuto: scrisse ad amici parlamentari, interessò pacifisti italiani ed esteri, intervenendo sulla 
stampa e prese le sue parti di fronte al Tribunale Militare di Torino, essendo teste, per l’ideologia, 
insieme ad Umberto Calosso e a Edmondo Marcucci. “Se forse senza di lui il problema avrebbe 
ugualmente toccato un po’ di opinione pubblica, certamente, senza quel suo apporto, il tema 

                                                 
10 C. CUTINI (a cura di), Aldo Capitini Uno schedato politico, Editoriale Umbra, Perugia, 1988, pagg. 185-186. Sul 
tema dell’atteggiamento della Repubblica nei riguardi di Aldo Capitini il libro è molto interessante. Riportiamo qualche 
esempio. Nel novembre 1949 il Questore di Pisa scriveva: “Sono qui appena due o tre gli intellettuali che dimostrano di 
interessarsi alle teorie del Capitini, il quale, poi, dagli altri pochi intellettuali che lo conoscono, viene schernito ed 
additato come colui che vuole riformare la religione servendosi di ‘vecchie zitelle e di preti spretati’” (pag. 203). Nel 
luglio 1950, si noti l’anno, il Questore di Cremona, in riferimento ad una lontana richiesta del Questore di Perugia 
dell’Italia di Salò (aprile 1944) chiede di sapere se Capitini sia ancora ricercato! Ed ancora nel dicembre 1958 il 
Questore di Perugia riferisce al Ministero dell’Interno: “Egli, nel suo continuo desiderio di emergere ed allo scopo di 
elevarsi dalla mediocrità e costituirsi un seguito, nel 1952 si fece promotore in Perugia del ‘centro di coordinamento 
internazionale per la non violenza’, del ‘Centro di Orientamento Religioso’ (C.O.R.) e della ‘Società Vegetariana 
Italiana, pure oggetto di precorsa corrispondenza. Queste iniziative, come le altre da lui tentate, non suscitarono il 
benché minimo interesse in questa popolazione e lo stesso Capitini non consta che abbia un seguito apprezzabile, 
essendo noto per la sua megalomania” (pagg. 242-243). 
11 Un interessante studio, al quale rimandiamo, sulle idee di Aldo Capitini sull’obiezione di coscienza è contenuto in P. 
POLITO, Capitini e l’obiezione di coscienza, in “Il Poliedro”, n° 15-16, luglio-dicembre 1988. 



 

dell’obiezione di coscienza non avrebbe fatto quegli immediati e sicuri progressi, acquistato quel 
rilievo e quel credito da imporsi come problema davanti alla nazione”12. 

Da quel momento Capitini assunse un impegno costante a sostegno degli obiettori13. E’ 
interessante, però, osservare al riguardo come per l’intellettuale umbro il problema dell’obiezione 
non si limitasse ad una lotta giuridica; per lui doveva trattarsi di un vero e proprio cambiamento di 
mentalità. Scriveva infatti: “I due aspetti dell’obiezione di coscienza sono: quello legale (arrivare ad 
una legge che riconosca l’obiezione di coscienza); quello più propriamente morale e religioso 
(iniziare coerentemente un atteggiamento dell’animo diverso da quello di fare la guerra, 
dell’armarsi, dell’uccidere)”14. 

La prima proposta di legge volta a riconoscere gli obiettori di coscienza fu presentata dagli 
onorevoli Calosso e Giordani. Essa aveva diversi difetti. Ad esempio nell’art. 1 veniva demandata 
la capacità di giudizio sul riconoscimento dell’obiezione ad un tribunale militare, cioè ad un organo 
non obiettivo e sopra le parti, ma coinvolto nella causa. “E’ evidente”, affermava Aldo Capitini 
“che del tribunale non debbono far parte militari, come se l’obiezione di coscienza sia 
un’indisciplina interna all’esercito, perché invece, essa fa appello ad altro, a motivi e leggi morali o 
religiose su cui l’esercito è incompetente a giudicare”. 

Il 28 e 29 ottobre 1950 si tenne a Roma il primo convegno italiano dei problemi dell’obiezione di 
coscienza, nel quale Capitini svolse la relazione introduttiva su La situazione internazionale e 
l’obiezione di coscienza. Nello stesso anno dal 17 al 24 agosto partecipò a Londra al congresso 
mondiale delle religioni per la fondazione della pace, durante il quale parlò, tra l’altro, del lavoro 
che veniva svolto in Italia a favore dell’obiezione. 

Organizzato da Capitini si tenne a Perugia tra il 30 ed il 31 gennaio 1952, in occasione del quarto 
anniversario dell’uccisione di Gandhi, un convegno internazionale per la nonviolenza. Al termine 
dei lavori si costituì, sempre su iniziativa di Capitini, un Centro di coordinamento internazionale per 
la nonviolenza, che rappresentò il primo nucleo di persone che avrebbero dato vita in seguito al 
Movimento Nonviolento. Sempre a Perugia promosse tra il 12 ed 14 settembre dello stesso anno un 
convegno di studio su La nonviolenza riguardo al mondo animale e vegetale. Inoltre fondò il 
Centro di orientamento religioso (C.O.R.) ed ebbe come collaboratrice Emma Thomas, una 
quacchera inglese. “Anche sul COR si addensano inevitabilmente i sospetti dell’autorità religiosa e 
laica e per un certo periodo, l’ultimo del pontificato pacelliano, presenziarono le riunioni annoiati 
poliziotti in borghese”15. Quando venne a conoscenza del digiuno ad oltranza deciso da Danilo 
Dolci a Trappeto in Sicilia per protestare contro la morte per fame di una bambina, Capitini gli 
scrisse, invitandolo a sospendere il digiuno e ad informare l’opinione pubblica. Egli lo aiutò a 
divulgare il suo lavoro di educazione e di sviluppo sociale. 

Nel 1953 organizzò a Perugia il primo convegno occidente-oriente asiatico, durante il quale egli 
affermò che è necessario “stabilire un’unità nonviolenta tra l’Occidente e gli altri continenti” e che 
“il metodo non può essere che della nonviolenza, per non ripetere la passata storia di imperi, 
oppressioni, distruzioni”. 

Intanto Giuliano Pontara si era trasferito in Svezia per non svolgere il servizio militare ed in 
quella nazione aveva iniziato ad approfondire la problematica della nonviolenza, conoscendo 
l’opera di Gandhi e di Capitini. Comprese allora che, affrontando tali problemi, si entrava in una 
campo filosofico e perciò decise di studiare filosofia, preparando in Svezia la maturità classica che 

                                                 
12 P. PINNA, Capitini e l’obiezione di coscienza, in Azione Nonviolenta, settembre-ottobre 1978, pag. 17. 
13 (A. CAPITINI, Obbiezione di coscienza e tramutazione) religiosa, in “Cittadini del mondo”, 30 agosto 1949. A. 
CAPITINI, L’obbiezione di coscienza in Italia, la seconda condanna del giovane Pinna, in “Il nuovo correre”, 1° 
novembre 1949. 
14 A. CAPITINI, L’obiezione di coscienza ci porterà alla fine della coscrizione obbligatoria?, in “Cittadini del mondo”, 
febbraio-marzo 1950. 
15 M. MELELLI, Aldo Capitini, in “Bollettino della Deputazione di storia patria per l’Umbria, LXVIII (1971), n° 2, 
pag. 154. 



 

poi ottenne in Italia. Capitini in questa occasione aiutò molto Pontara, correggendogli per lettera i 
temi di greco. 

Dal 16 al 18 aprile 1954 Capitini tenne a Perugia, insieme a Giovanni Pioli, un seminario di 
lezioni e discussioni sul metodo di Gandhi. 

Nel 1955 venne pubblicato il suo libro Religione aperta, nel quale Capitini riunì tutti i temi della 
sua esperienza, fra cui quello della nonviolenza. L’8 febbraio dell’anno seguente, proprio 
nell’anniversario della conciliazione tra il Vaticano ed il governo fascista, i cardinali della Suprema 
Sacra Congregatio Sanctii Officii condannarono il libro ed orinarono che fosse inserito “in indicem 
librorum proibitorum”. Nello stesso anno Capitini pubblicò il libretto Rivoluzione aperta, incentrato 
sulla nonviolenza e sull’esperienza di Danilo Dolci, e vinse un concorso universitario, ottenendo 
una cattedra a Cagliari. 

Un altro congresso per il riconoscimento legale dell’obiezione di coscienza in Italia fu tenuto a 
Roma il 3 giugno 1956 per iniziativa della sezione italiana della Lega per la difesa dei diritti 
dell’uomo. Numerosi intellettuali, religiosi e pacifisti aderirono all’iniziativa, tra cui Aldo Capitini, 
uno degli organizzatori, Giovanni Pioli e Bruno Segre16. In seguito alle relazioni dei professori 
Capitini e Jemolo, la Lega diede incarico ad una commissione di giuristi di raccogliere gli elementi 
necessari per predisporre un disegno di legge sull’obiezione di coscienza. 

In risposta al decreto del Santo Ufficio che aveva posto all’indice il suo libro, Capitini pubblicò 
nel 1957 il testo Discuto la religione di Pio XII. “Ho voluto”, dichiarò l’autore nell’introduzione 
“cercare alcuni elementi essenziali della religione di Pio XII per vedere se tale religione potesse 
essere anche la mia; e la conclusione è del tutto negativa”. 

Nel 1959 pubblicò L’obiezione di coscienza in Italia17. 

L’anno seguente conobbe don Milani attraverso il testo Esperienze pastorali che definì “il più bel 
libro che un cattolico italiano ci abbia dato in questo secolo”. Nell’estate del 1961 andò a trovare il 
sacerdote ed i due si dimostrarono reciproco rispetto e ammirazione18. Nacquero in questo e nei 
successivi incontri le radici dell’interesse di don Milani per l’obiezione. 

All’inizio degli anni Sessanta Pietro Pinna, dopo aver lavorato per una decina d’anni come 
impiegato nella Cassa di Risparmio di Ferrara, venne chiamato da Aldo Capitini ad occuparsi a 
tempo pieno a Perugia del movimento che stava nascendo intorno ai temi della nonviolenza. Lo 
stipendio gli fu dato dal filosofo umbro che lo detrasse dalla sua paga di docente universitario. 

In un momento di grave tensione internazionale Capitini realizzò, con il Centro di 
coordinamento per la nonviolenza e con l’appoggio di altre forze politiche di sinistra, la marcia per 
la pace e la fratellanza dei popoli, di ventiquattro chilometri fra Perugia ed Assisi. La 
manifestazione si svolse il 24 settembre ed ebbe un grande successo; l’esperienza è narrata da 
Capitini nel libro In cammino per la pace. Le diverse forze presenti alla marcia sentirono la 
necessità di continuare l’impegno per la pace e nacque così la Consulta italiana per la pace, alla cui 
presidenza venne nominato Capitini. Fu anche costituito il Movimento nonviolento per la pace, con 
segretario Capitini. Alla fine di quell’anno si costituì a Roma un Comitato nazionale che aveva lo 

                                                 
16 Cfr. Gli obbiettori di coscienza saranno riconosciuti dalla legge?, in “L’incontro”, luglio-agosto 1956. 
17 Editore Lacaita, Fasano di Puglia. 
18 Lanfranco Mencaroni, che fu testimone dell’incontro, ricorda l’avvenimento con una freschezza che denota quanto la 
memoria di quel giorno sia rimasta viva nella sua mente. “Un giorno dell’estate successiva, 1961, insieme a Pio Baldelli 
accompagnai Capitini nella sua prima visita a Barbiana. Don Milani viveva lì dal 1954, ma dovemmo fare a piedi 
l’ultimo chilometro perché non c’era ancora una strada carrozzabile fino alla chiesa e alla scuola di Barbiana. Come 
succedeva con tutti i visitatori, la nostra visita si trasformò in un interrogatorio di Capitini da parte di tutti gli allievi 
della scuola, che erano stati informati da don Milani sulle sue idee religiose, sui libri che aveva scritto, sulla sua 
posizione di nonviolento e vegetariano. Il colloquio avvenne all’aperto, sotto l’ombra dei grandi alberi di Barbiana e 
proseguì durante il pranzo, la siesta, fino alla partenza. Capitini e noi fummo molto impressionati dalla personalità di 
don Lorenzo, dallo spirito e dall’organizzazione della scuola di Barbiana” (L. MENCARONI, Capitini e don Milani, in 
“Azione Nonviolenta”, settembre-ottobre 1978, pag. 15.) 



 

scopo di promuovere una campagna per ottenere il riconoscimento giuridico dell’obiezione di 
coscienza ed al quale aderirono numerose personalità, tra cui Aldo Capitini, Guido Calogero, Nicola 
Chiaromonte, i deputati Paolo Rossi, Riccardo Lombardi, Giuseppe Perrone Capano, lo scrittore 
Ignazio Silone e gli avvocati Arturo Carlo Jemolo, Leopoldo Piccardi e Giorgio Peyrot. 

Il primo obiettore di coscienza cattolico in Italia per motivazioni religiose fu Giovanni Gozzini. 
Del suo caso si occupò anche Aldo Capitini, che come sempre attivissimo tentò di utilizzare la 
nuova attenzione dell’opinione pubblica per sollecitare una legge che permettesse l’obiezione. In 
una lettera inviata a Sandro Pertini, nella quale parlava del problema dell’obiezione di coscienza in 
generale e, in particolare dell’episodio di Giuseppe Gozzini, egli scriveva: “Ora sta a voi fare il 
massimo e ti prego di considerare la cosa con tutta la passione di cui sei capace. E’ una battaglia 
decisiva questa. Altrimenti voi socialisti date l’impressione di non avere la temperatura sufficiente 
per sostenere il progetto che pure avete presentato e che noi sbandieriamo sempre. Si tratta del fatto 
che in febbraio credo che venga in discussione la legge Andreotti nella forma di modifica del 
reclutamento militare. Bisogna vedere se è possibile inserire una clausola per il riconoscimento 
giuridico dell’obiezione di coscienza. Noi potremo accompagnare il vostro passo, fatto con molta 
energia, con un movimento di opinione pubblica. Naturalmente dovresti darci i consigli del caso per 
il miglior modo di agire presso i parlamentari. E’ un’occasione che non va perduta. Aspetto una tua 
risposta per comunicarlo agli amici”19. 

Il 26 e 27 maggio 1962 si tenne a Firenze il convegno nazionale sui problemi del disarmo, nel 
quale Capitini svolse la relazione sul tema Disarmo e politica della nonviolenza. 

L’anno seguente, dal 1° al 10 agosto, organizzò a Perugia un seminario sulle tecniche della 
nonviolenza. 

Nel 1964 Capitini fondò la rivista Azione Nonviolenta che divenne l’organo ufficiale del 
Movimento Nonviolento. 

L’anno dopo ottenne finalmente il trasferimento da Cagliari all’università di Perugia. 

Nell’aprile del 1966 si svolse a Roma il XII congresso della War Resisters’ International, durante 
il quale Capitini tenne una relazione su Internazionale della nonviolenza e rivoluzione permanente. 
A Perugia si svolse in due incontri, tra il 4 ed il 6 novembre e tra il 10 e l’11 dicembre, il primo 
congresso del Movimento nonviolento per la pace, nel quale Capitini introdusse i lavori con una 
relazione sul tema La nonviolenza nel quadro politico e sociale. In essa affrontò il problema della 
crisi dei tentativi di rivoluzione condotti privilegiando il metodo della violenza attuata da minoranze 
che presumono di trasformare la società con la semplice presa violenta del potere e mostrò il posto 
che esiste per un “estremismo” più profondo, quello della nonviolenza. 

Dopo una visita a don Lorenzo Milani ormai moribondo cercò di pubblicare il suo libro Lettera 
ad una professoressa. Nel 1967 pubblicò l’opera Le tecniche della nonviolenza. 

Il 28 luglio dell’anno seguente, su richiesta degli amici, scrisse Le ragioni della nonviolenza, che 
è una formulazione sintetica dei suoi concetti di nonviolento ed un po’ anche il suo testamento 
spirituale, visto che due mesi dopo, il 19 ottobre, morì per i postumi di un intervento chirurgico. 
Sulla sua lapide nel cimitero di Perugia Walter Binni scrisse: “Libero religioso e rivoluzionario 
nonviolento”. 

La personalità di Capitini fu senza dubbio polivalente e potrebbe essere studiata sotto diverse 
prospettive. Per quanto riguarda le finalità di questo saggio dobbiamo evidenziare l’importanza che 
ebbe Capitini nel diffondere in Italia le tematiche e le tecniche nonviolente ed in particolare a 
sostenere strenuamente la lotta per il riconoscimento dell’obiezione di coscienza al servizio 
militare. La scelta nonviolenta era senz’altro legata alle sue convinzioni religiose, che egli 
concepiva come persuasione della anima e non come imposizione. “La religione è farsi vicino 

                                                 
19 Copia di lettera del 5 gennaio 1963 senza firma ma certamente di Aldo Capitini, presente nel Centro Aldo Capitini di 
Perugia, inviata a Sandro Pertini. 



 

infinitamente ai drammi delle persone, interiorizzare. Essa è spontanea aggiunta, è un darsi dal di 
dentro e perciò libero incremento e pura offerta, non sostituzione violenta che io voglia fare 
all’infinita capacità di decidere delle coscienze”20. La nonviolenza era per lui soprattutto una scelta 
rivoluzionaria. “Non si può pretendere di tramutare il vecchio col vecchio, la legge con la legge, la 
violenza con la violenza, il potere con il potere”21. Capitini inoltre rifiutava la realtà sociale negli 
schemi come si è sclerotizzata fino ad ora. “Non è detto che sia immutabile la realtà dove il pesce 
grande mangia il pesce piccolo”22. Per Capitini, quindi, la nonviolenza era anche una tecnica 
efficace ed indispensabile. Egli “affermava che la nonviolenza era strettamente congiunta al punto a 
cui era giunta la guerra: l’esasperazione della ferocia provocata da essa, specialmente dopo 
Hiroshima, aveva posto il problema di condurre le lotte e la stessa difesa in modo totalmente 
diverso”23. Ma soprattutto la nonviolenza era per lui una scelta etica e di persuasione personale. “Io 
non dico: fra poco o molto tempo avremo una società che sarà perfettamente nonviolenta. (…) A 
me importa fondamentalmente l’impiego di questa mia modestissima vita, di queste ore o di questi 
pochi giorni; e mettere sulla bilancia intima della storia il peso della mia persuasione”24. 

Bisogna ammettere che l’opera di Capitini, nonostante la sua elevatezza, non ottenne il 
riconoscimento e la diffusione che avrebbe meritato. Come mai? Probabilmente egli precorreva i 
tempi e vedeva più lontano dei politici della sua epoca e, pertanto, non fu capito. Aldo Capitini 
parlava di nonviolenza quando la lotta armata sembrava essere l’unica via di ribellione, evidenziava 
i contrasti fra il nord ed il sud del mondo quando tutti si fermavano alla contrapposizione fra i 
blocchi dell’est e dell’ovest e lottava contemporaneamente contro l’assoluto del potere (l’Unione 
Sovietica) e l’assoluto del benessere (gli Stati Uniti d’America) quando ognuno cercava di 
assimilarsi ai feticci proposti dalle ideologie dello Stato o del consumo. Goffredo Fofi, che visse per 
un po’ accanto a Capitini, intervistato sull’argomento dall’autore attribuisce la colpa 
dell’incomprensione nei suoi riguardi alle chiusure dell’epoca in cui l’intellettuale umbro si trovò 
ad operare. “Quegli anni vedevano l’Italia divisa tra forze che in modo diverso non potevano 
accettare davvero Capitini: il mondo cattolico di Pio XII e della DC dominato dalla logica della 
guerra fredda, e particolarmente repressivo, intollerante, fazioso; una sinistra condizionata 
dall’U.R.S.S. staliniana e dai fideismi marxisti; i laici poco forti (contrariamente ad oggi) e spesso 
arroccati al loro perbenismo piuttosto classista. Con il primo il dialogo fu pressoché impossibile, se 
non nelle frange e nei margini (don Mazzolari, don Milani, Nella chiave, La Pira); i secondi seppero 
tatticamente servirsi di Capitini ma nella chiave di un pacifismo che, in realtà, Capitini non poteva 
mare (il pacifismo dell’equilibrio tra potenze, del mantenimento dello statu quo, cui egli 
giustamente contrapponeva le istanze della liberazione); i terzi erano poi ancor più distanti 
nonostante molte lotte comuni, proprio per il loro rifiuto alla considerazione di un pensiero che era 
e si voleva religioso”25. Inoltre non bisogna sottovalutare la posizione di marginalità geografica 
della città in cui il filosofo si trovò a vivere e ad operare. 

E’ interessante confrontare l’opera di Capitini con quella di Gandhi. Al di là delle differenze di 
personalità, bisogna evidenziare che in Italia non c’era una tradizione nonviolenta religiosa, come 
invece esisteva in India Pertanto il Mahatma lavorò su un terreno fertile dal quale, seminando, si 
poteva sicuramente raccogliere frutti. Diverso fu il quadro in cui si trovò a vivere Capitini. La 
religione cattolica non solo non aveva una tradizione nonviolenta, ma addirittura in diverse 
occasioni aveva ispirato guerre o comunque le aveva avallate. Inoltre l’Italia proveniva da un 
secolo, l’Ottocento, in cui l’indipendenza e l’unità nazionale erano state ottenute con una lotta 
violenta. Probabilmente se Capitini avesse ottenuto almeno un appoggio culturale, avrebbe avuto un 
successo maggiore. Per lui si può parlare di una marginalità che provenne dai suoi stessi amici. 

                                                 
20 A. CAPITINI, Vita religiosa, Cappelli, Bologna,1942, pagg. 69-70. 
21 Cfr. A. CAPITINI, Politica e tramutazione, in “Il mattino del Popolo”, 30 giugno 1948. 
22 A. CAPITINI, Apertura e dialogo, in “La Cultura”, n° 1, 1963, pag. 13. 
23 A. AREDDU, Aldo Capitini, la via italiana al gandhismo, in “il manifesto”, 13 agosto 1988, pag. 10. 
24 A. CAPITINI, Elementi di un’esperienza religiosa, Laterza, Bari, 1937, pag. 52. 
25 G. FOFI, Aldo Capitini, in “Animazione sociale”, n° 1, gennaio 1988, pag. 33. 



 

Infatti le persone che lo seguirono nelle iniziative del dopoguerra furono diverse da quelle che gli 
erano state compagne negli anni dell’antifascismo. D’altronde egli non fece mai proselitismo con i 
suoi amici e la sua ispirazione religiosa fu unica e fu la discriminante che segnò la sua differenza 
dagli antichi compagni. Norberto Bobbio afferma che egli si mosse nella sfera del religioso, la quale 
non ebbe contatti con quella del pensiero laico se non i un’occasione: la lotta al fascismo. Sembra 
comunque che i comunisti si siano resi conto dell’occasione che hanno mancato non prestando 
attenzione alle potenzialità di quest’uomo. Sono sintomatiche alcune parole scritte su “L’Unità” e 
che valgono quasi come una confessione: “Capitini non aveva la forza e la capacità del nostro 
partito. Egli lotta solo, non sufficientemente appoggiato neppure da noi. (…) Un uomo che non 
sapemmo capire abbastanza”26. 

Quale peso allora ha avuto nella storia italiana la presenza di Aldo Capitini? E’ certamente 
troppo presto per emettere una sentenza di carattere storico. In ogni caso egli fu sempre 
perfettamente consapevole del fatto che il compito che si era assunto era difficile e straordinario. 
Egli doveva realizzare la speranza in mezzo all’indifferenza generale. E sapeva che non doveva 
limitarsi ad essere un utopista, cioè colui che disegna una stupenda struttura di società ideale ma ne 
rinvia l’attuazione a tempi migliori, ma doveva essere un profeta, cioè colui che comincia subito, 
qui ed ora. Pertanto, benché Capitini risulti un personaggio marginale nella storia e nella cultura 
nazionale del dopoguerra, non lo è affatto per quanto riguarda la storia e la cultura della 
nonviolenza in Italia. Egli ebbe un compito innegabile nella diffusione nel nostro Paese della teoria 
e della pratica del metodo gandhiano e “dobbiamo a lui se oggi la nonviolenza ha una certa maturità 
e credibilità in Italia”27. Inoltre è certamente merito suo se nel nostro Paese abbiamo ancora oggi 
una visione della nonviolenza come scelta etica di vita e non solo come metodo efficace di lotta. In 
tal senso l’obiezione di coscienza venne inquadrata non soltanto come mero rifiuto di svolgere il 
servizio militare, ma come gesto che invitava a rivolgersi verso un futuro diverso. 

Il ruolo di profeta fu il suo merito e contemporaneamente il suo limite. Merito per aver additato, 
con la sua vita più che con le sue parole, una strada possibile da percorrere. Limite perché il profeta 
parla senza essere ascoltato, viene ammirato ma non seguito, i suoi insegnamenti vengono compresi 
solo dopo diverse generazioni e guardando lontano non riesce ad incidere sulla realtà che vive. Più 
che una sua scelta, però, il profetismo fu una gabbia in cui lo rinchiuse la sua epoca. 

 

 Sergio Albesano 

  

                                                 
26 A. ZANARDO, Aldo Capitini, intellettuale tra nonviolenza e solidarietà Le schedature di due polizie, in “L’Unità”, 
21 dicembre 1988. 
27 A. MAORI, Ricordo di Aldo Capitini, in “L’incontro”, gennaio 1989. 


