Aldo Capitini

Aldo Capitini maturo lentamente la scelta per la nonviolenza. Da adolescente visse 1’esperienza
del futurismo, della poesia crepuscolare e del dannunzianesimo e la cultura che permeava 1’Italia di
allora lo rese inconsapevolmente nazionalista ed interventista. Nel 1915 insieme ai suoi coetanei
ando a salutare con entusiasmo i professori che partivano per il fronte, mentre a lui solo la gracile
costituzione evito il servizio militare e la guerra. La sua grande trasformazione ideologica avvenne
fra il 1918 ed il 1919 quando abbandono le idee nazionaliste e considero la guerra “in rapporto,
meno con la nazione, € piu con 'umanita sofferente”; inizio allora ad apprezzare i fondamenti del
socialismo, mentre gia da qualche anno aveva abbandonato la pratica della religione cattolica.

Terminato 1’istituto tecnico, si mise a studiare da autodidatta il latino ed il greco, i grandi autori
classici ed 1 testi sacri del cristianesimo. L’intenso sforzo intellettivo gli causd un esaurimento
psico-fisico. Per ritrovare la salute accettd un posto da precettore nella campagna umbra. Partecipo
poco agli avvenimenti politici, in quanto la sua fu una formazione principalmente interiore, ma il
dramma che visse I’Italia in quegli anni (la marcia su Roma, 1’uccisione di Matteotti, 1’avvento
della dittatura) rafforzo la sua totale avversione al fascismo. Nel 1924 ottenne, come esterno, la
licenza liceale e, grazie ad una borsa di studio, si iscrisse alla Facolta di Lettere e Filosofia
all’Universita di Pisa. Alla Normale si legdo d’amicizia con studenti e professori avversi al fascismo,
pur senza attivarsi personalmente in politica. Si laureo nel 1928 con pieni voti e lode. La firma dei
Patti Lateranensi avvenuta I’anno seguente approfondi il suo distacco sia verso I’istituzione romana,
colpevole di essersi rivelata ancora una volta “alleata dei tiranni”, sia verso il fascismo, I’avversione
al quale divenne non piu solo politica, ma anche religiosa. Contemporaneamente Capitini ricerco la
forza interiore negli spiriti religiosi puri, quali Cristo, Buddha, San Francesco, Gandhi. In
particolare fu ammiratore di San Francesco d’Assisi, rimanendo colpito dal fatto che egli
reintrodusse nella spiritualita cristiana il tema della nonviolenza: il metodo di San Francesco fu
“quello di andare a parlare con i saraceni piuttosto che sterminarli nelle Crociate, nelle quali il
sangue talvolta arrivava ai ginocchi”'. Ma soprattutto fu ammiratore di Gandhi. In lui trovo lo
spirito di tolleranza verso le altre religioni ed il senso che ogni lotta per la liberta ¢ anche una lotta
religiosa®. Capitini confrontd Gandhi con Mazzini ed evidenzid che quest’ultimo fu troppo ligio allo
Stato ed ai mezzi di cui lo Stato si serve per raggiungere i propri scopi (tra cui la violenza) per
essere un politico nuovo; inoltre, mentre Gandhi scosse e liberd I’India, Mazzini non riusci a
formare se non piccoli gruppi di cospiratori’.

Capitini inizid a lavorare alla Normale di Pisa, chiamato da Gentile, ma, invitato dal vicedirettore
della scuola ad inviare un telegramma di congratulazioni a Mussolini, rifiutd decisamente. In questo
periodo approfondi la conoscenza del metodo nonviolento di Gandhi e contemporaneamente
divenne vegetariano; tale scelta accentuo la tensione esistente fra lui e Gentile. Nel 1933 rifiuto di
prendere la tessera del Partito Fascista e per questo motivo venne allontanato dal suo posto alla
Normale. Ritorno a Perugia dove visse poveramente impartendo lezioni private; nello stesso tempo
creo una fitta rete di amicizie, costituendo gruppi antifascisti a Firenze ed a Roma, e collabord con
intellettuali come Leone Ginzburg ed Elio Vittorini. Fu presentato anche a Benedetto Croce, il
quale, benché su posizioni diverse dalle sue, lo aiutd a pubblicare i1 suoi scritti presso ’editore
Laterza. Cosi nel 1937 usci il libro Elementi di un’esperienza religiosa, che ebbe successo tra gli
antifascisti, sebbene non furono molti ad accogliere le tesi dell’autore sulla nonviolenza, sulla non-
collaborazione e sulla libera religiosita. Nel 1940 a Bologna Capitini organizzo gli anti-littoriali,
cio¢ riunioni serali affollatissime di antifascisti che si svolgevano nei giorni stessi dei littoriali
fascisti.

"' A. CAPITINI, In cammino per la pace. Documenti e testimonianze sulla marcia Perugia-Assisi, Einaudi, Torino,
1962, pag. 14.

* Cfr. A. CAPITINI, Religione aperta, Guanda, Modena, 1955, pagg. 270-272.

3 Cfr. A. CAPITINI, Aggiunta religiosa all’opposizione, Parenti, Firenze, 1958, pag. 217.



Egli fu dunque uno dei protagonisti della Resistenza interna ed al riguardo inventd una formula
nuova: il liberalsocialismo. Ma quando i suoi compagni confluirono in un partito, il Partito
d’Azione, Capitini non vi aderi e preferi restare da solo. Considerava infatti il suo liberalsocialismo
I’insegna non di un partito in nuce, ma di un movimento etico-religioso, che mirava ad un
rinnovamento piu profondo, non soltanto sociale ma morale, cui non sarebbe stata adatta la forma di
partito. Egli ne fu uno dei fondatori nel 1937 insieme con Guido Calogero, ma tenne sempre a
distinguere il suo liberalsocialismo da quello degli altri compagni per I’impegno etico-religioso e
non soltanto politico di cui I’aveva animato. Il movimento non si sarebbe mai dovuto trasformare in
partito: era “un atteggiamento dell’anima, un aprirsi in una direzione, una certezza ed una speranza
sempre rinnovantisi, (...) un orientamento della coscienza™. “Beninteso, non era soltanto questo:
era anche un’ideologia. Ma anche in quanto ideologia, il liberalsocialismo di Capitini rappresentod
una corrente di minoranza, quasi un’eresia, che si richiamava piu alla ‘rivoluzione liberale’ di Piero
Gobetti che non al ‘socialismo liberale’ di Carlo Rosselli. La differenza sta nella diversa
valutazione del comunismo, e quindi nel diverso atteggiamento di fronte all’Unione Sovietica. 1l
socialismo liberale stava al di qua del comunismo: Capitini si mostrd sempre piu convinto col
passar degli anni che il comunismo, nel suo aspetto economico di eliminazione del capitalismo, cioe
di collettivismo, fosse una tappa obbligata del progresso storico, e si dovesse quindi non evitarlo ma
trarlo alle sue estreme conseguenze, non negarlo ma condurlo a compimento: insomma, ancora una
volta, non stare al di qua ma andare al di 1a. Racchiuse il suo programma politico in questa formula:
‘Massima liberta sul piano giuridico e culturale e massimo socialismo sul piano economico’”.
Norberto Bobbio, intervistato dall’autore, afferma che in quegli anni non si parlava ancora di
nonviolenza, perché si viveva in una societa violenta che non lasciava spazio alla ricerca concreta di
modelli alternativi di lotta politica. Il liberalsocialismo fu un amalgama di correnti di pensiero con
ispirazioni ideologiche diverse. Una di esse conflui poi nel Partito d’Azione e scelse quindi la via
della lotta armata, ma non si deve confondere il movimento con le opzioni attuate da una sua parte e
percio fu possibile la coesistenza nel liberalsocialismo contemporaneamente di uomini che decisero
di opporsi al fascismo in modi fra loro opposti.

Nel febbraio 1942 Capitini venne arrestato e fu detenuto per quatto mesi nel carcere delle Murate
di Firenze, condividendo la cella con Guido Calogero. Nel maggio 1943 fu nuovamente arrestato a
Perugia e venne liberato il 25 luglio. Tutto sommato il fascismo si comportd in maniera piuttosto
delicata con lui e forse cio accadde per motivi politici. Egli, infatti, era un gandhiano ed il regime
sosteneva Gandhi contro gli inglesi; pertanto Mussolini non aveva interesse a perseguitarlo con
durezza. Le sue idee nonviolente non fecero pero presa fra gli amici, che comunque le rispettavano.
Quando I’antifascismo si trasformo in rivolta armata, Capitini non partecipd al movimento
partigiano e si dovette nascondere nella campagna per sfuggire ai tedeschi fino al 20 giugno 1944
quando Perugia venne liberata. Probabilmente si apri allora per lui un periodo difficile. Infatti ¢ una
situazione spiacevole quella in cui la coerenza alle proprie idee porta a scelte comode. D’altro canto
Capitini aveva coscienza del fatto che per arrivare alla societa nuova il passaggio poteva essere
compiuto con la violenza. Una violenza, pero che si contrapponesse a quella fascista e servisse solo
per liberar e non per opprimere. Cid divenne inevitabile quando il fascismo porto gli italiani in
guerra e, dopo tanti errori politici e militari, vennero 1’armistizio, 1’8 settembre e 1’occupazione
tedesca. Capitini non condannd mai la violenza partigiana. “A me”, diceva “nell’incontro con i
giovani importava che si formassero una coscienza. La decisione violenta o la decisione nonviolenta
era secondaria.” Egli non vide contraddizione nel fatto che alcuni fossero stati mossi da un libro di
nonviolenza e poi fossero diventati partigiani, perché, pensava, chi sceglie la nonviolenza vuole
soprattutto che si prenda I’iniziativa secondo coscienza. In effetti I’opera di Capitini aveva avuto
influenza sui giovani e la sua attivita clandestina nel periodo 1932-43 aveva fatto affluire nuove

* Cfr. A. CAPITINI, Nuova socialita e riforma religiosa, Einaudi, Torino, 1950, pagg. 92-94.
> N. BOBBIO, Magstri e compagni, Passigli Editori, Firenze, 1984, pag. 280.



energie nella lotta armata della Resistenza, di cui egli aveva formato moralmente ed
ideologicamente molti fra i quadri migliori®.

Coloro che ebbero piu riserve nei suoi confronti furono i comunisti, che stabilivano una
correlazione diretta fra chi non si era opposto con le armi al nazi-fascismo ed una sorta di
collaborazionismo con il regime. Cio nonostante egli aderi al Fronte Democratico Popolare, ma le
sue proposte di indire assemblee popolari “nonviolente e ragionanti” non furono ascoltate. In un
articolo del marzo 1948, ad un mese dalle elezioni, Capitini mostrava la speranza che il Fronte
Democratico Popolare potesse accogliere la sua proposta di istituire il servizio civile e quella di un
Ministero della pace o almeno di un Commissariato per la “Resistenza alla guerra”. “La sua
proposta era destinata ovviamente al naufragio dopo il risultato elettorale, da cui la sinistra usci
sconfitta. Ma nonostante le illusioni di Capitini, quanti nella sinistra avvertivano 1’urgenza di
istituire un Ministero della Pace e di introdurre il servizio civile alternativo a quello militare? Certo,
se con la vittoria del Fronte Popolare un sentiero seppur impervio poteva essere intrapreso, ora la

7
strada era bloccata™’.

In un articolo dell’estate intitolato Opposizione alla guerra® egli registrd le sue sconsolate
annotazioni sulla “pericolosita del governo uscito dal 18 aprile”. “Da parte governativa”, scriveva
“le cose vanno peggiorando. Al bilancio dello Stato per il 1948-49 ¢ stata messa la somma di
duecentocinquantasei miliardi per le spese militari. (...) C’¢ tutto un ravvivarsi di sollecitazioni
militari, di cerimonie, sfilate, comandi secchi, rombo di carri armati, ecc. ecc. (...) Il governo,

299

dunque, e la politica dirigente I’Italia non da garanzie di ‘opposizione alla guerra™”.

Dopo la liberazione le sue idee personali, condite di forti convincimenti religiosi, lo
allontanarono da coloro che un tempo gli erano stati compagni. Egli non aderi a nessun partito e per
definire se stesso fu il primo ad usare il temine “indipendente di sinistra”. Ritorno all’Universita di
Pisa, ma alla richiesta avanzata a nome della scuola da Luigi Russo, allora direttore, di nominare
Capitini vicedirettore il Ministro della Pubblica Istruzione si oppose seccamente. Egli comunque si
prodigd per seminare nell’Italia ormai libera le sue idee nonviolente e di rinnovamento religioso,
organizzando comitati pacifisti di resistenza alla guerra. Nel succitato articolo Opposizione alla
guerra Capitini riassunse 1 problemi e le proposte presentate ai convegni: “Continuare il
collegamento fra tutte le attivita italiane per la pace; pubblicare un bollettino mensile di
informazione delle iniziative, dei libri sull’argomento, dei giornali ed opuscoli (che sono gia molti,
tra gli altri un ottimo opuscolo degli anarchici); invitare deputati e senatori a costituire un gruppo
parlamentare per la pace assoluta; sollecitare una legge per il riconoscimento dell’obiezione di
coscienza; mettere allo studio I’istituzione di un servizio civile di lavoro a fianco del servizio
militare per cui i1 giovani chiamati possano scegliere; stabilire un comitato di assistenza ai
perseguitati italiani e stranieri; fare una campagna contro il giocattolo militare; diffondere la
conoscenza di Gandhi; interessare il popolo e specialmente le madri all’opposizione alla guerra,
mediante un’azione che propaghi il metodo della libera discussione tenuto nei COS, cio¢ di due
persone che in qualsiasi luogo, piazza di citta o di villaggio, treno, scuola, o in sala apposita,
cominciano una discussione ad alta voce ammettendo il libero intervento di tutti; in questo modo si
crea un interessamento generale e si formano gruppi di oppositori”.

Colpisce, pero, il modo in cui Capitini fu trattato dalla nuova Repubblica ed al riguardo ¢
illuminante consultare la schedatura dell’intellettuale effettuata dalla Questura di Perugia dal 1930
al 1968. Se si comprende la schedatura fascista, piu difficile da spiegare ¢ quella repubblicana,
soprattutto quando ¢ evidente che un cittadino che si batteva per un futuro migliore per il Paese
veniva trattato con stupidita crudele e con compiaciuto e brutale disprezzo. Come quando un
maresciallo di Pubblica Sicurezza di Perugia nel marzo 1949 scriveva che Capitini “E elemento

% Cfr. M. SOCCIO, Capitini e il fascismo, in Critica liberale, maggio-agosto 1983, pag. 51.

"F. TRUINI, Aldo Capitini, Edizioni cultura della pace, San Domenico di Fiesole FI, 1989, pag. 102.
¥ I nuovo corriere”, 8 luglio 1948.

? Cfr. A. CAPITINI, Italia nonviolenta, Libr. Intern. Avanguardia, Bologna, 1949, pag. 47.



‘sinistroide’ contrario alla guerra (...) spietato critico della religione cattolica” e che “non gode

. . . . . 10
buona estimazione nel pubblico per le sue idee da squinternato™ .

L’interesse di Aldo Capitini per I’obiezione di coscienza, che egli definiva obiezione al “servizio
dell’uccisione militare”, si puo far risalire alla sua amicizia con Claudio Baglietto, il giovane allievo
della Scuola Normale Superiore di Pisa, rifiutatosi di vestire la divisa nel ‘32 e morto esule nel ‘40.
Capitini, pur non sottovalutando i motivi politici che possono spingere all’obiezione, esaltava le
motivazioni religiose, poiché secondo lui la religione aggiunge una forza vincolante, nel suo
linguaggio una persuasione, che pare inaccessibile alla sola ragione'".

In quegli anni inizid a nascere un piccolo interesse per 1’obiezione, anche se in un ambito
ristrettissimo. Lo testimoniano alcune lettere dell’ottobre e novembre 1947, presenti nei carteggi di
Capitini custodite dalla Fondazione omonima di Perugia, con alcuni amici, in cui si parla di un
volantino che doveva essere preparato e che doveva riferirsi anche all’obiezione di coscienza,
seppure in termini molto sottintesi, probabilmente per non incorrere nei rigori della legge.

All’inizio del 1949 I’opinione pubblica italiana venne a conoscenza dell’obiezione professata da
Pietro Pinna. Il giovane aveva incontrato casualmente Aldo Capitini in un convegno del Movimento
di Religione tenutosi a Ferrara nel corso del 1948. In quell’occasione Capitini aveva parlato anche
di obiezione di coscienza e Pinna era stato affascinato dalle sue idee di opposizione alla guerra. Gli
scrisse diverse volte, parlandogli del suo proposito di obiettare, ma Capitini per non influenzarlo
nella sua scelta carica di conseguenze dolorose non gli rispose, se non dopo che il giovane fu posto
in prigione, quando si attivo vivacemente per far conoscere il suo caso all’opinione pubblica.
Pertanto il giovane arrivo cosi a prendere la sua decisione in maniera lenta e spontanea. Pinna
comprese perfettamente lo scrupolo dell’intellettuale nel rispondergli. Infatti in seguito gli scrisse
queste parole: “Voglia credermi in buona fede quando Le dico che allorché scrissi la mia prima
lettera la decisione era ormai matura in me. Si trattava soltanto di dar tempo di morire a quella parte
di materialita che stava ancora attaccata alla decisione presa”. Il 13 febbraio 1949 Capitini gli
rispondeva: “Ho avuto le Sue lettere e rispondo assicurando che di cio che Le accade ho informato
molti, anche un parlamentare. Lei ha capito che non ho voluto influire sulla Sua decisione, sapendo
bene i1 dolori che Le verranno per la Sua idea, che ¢ anche quella di Silvano Balboni e mia. Poteva
essere comodo, dallo stato in cui ora mi trovo, immune da tale obbligo, al quale contrasterei con la
stessa fermezza che Lei dimostra, esortare ad incontrare le punizioni che una legge incivile
assegna”. Dopo la presa di posizione di Pinna, Capitini si prodigo perché il suo caso non restasse
sconosciuto: scrisse ad amici parlamentari, interesso pacifisti italiani ed esteri, intervenendo sulla
stampa e prese le sue parti di fronte al Tribunale Militare di Torino, essendo teste, per I’ideologia,
insieme ad Umberto Calosso ¢ a Edmondo Marcucci. “Se forse senza di lui il problema avrebbe
ugualmente toccato un po’ di opinione pubblica, certamente, senza quel suo apporto, il tema

12 C. CUTINI (a cura di), Aldo Capitini Uno schedato politico, Editoriale Umbra, Perugia, 1988, pagg. 185-186. Sul
tema dell’atteggiamento della Repubblica nei riguardi di Aldo Capitini il libro ¢ molto interessante. Riportiamo qualche
esempio. Nel novembre 1949 il Questore di Pisa scriveva: “Sono qui appena due o tre gli intellettuali che dimostrano di
interessarsi alle teorie del Capitini, il quale, poi, dagli altri pochi intellettuali che lo conoscono, viene schernito ed
additato come colui che vuole riformare la religione servendosi di ‘vecchie zitelle e di preti spretati’” (pag. 203). Nel
luglio 1950, si noti I’anno, il Questore di Cremona, in riferimento ad una lontana richiesta del Questore di Perugia
dell’Italia di Salo (aprile 1944) chiede di sapere se Capitini sia ancora ricercato! Ed ancora nel dicembre 1958 il
Questore di Perugia riferisce al Ministero dell’Interno: “Egli, nel suo continuo desiderio di emergere ed allo scopo di
elevarsi dalla mediocrita e costituirsi un seguito, nel 1952 si fece promotore in Perugia del ‘centro di coordinamento
internazionale per la non violenza’, del ‘Centro di Orientamento Religioso’ (C.O.R.) e della ‘Societa Vegetariana
Italiana, pure oggetto di precorsa corrispondenza. Queste iniziative, come le altre da lui tentate, non suscitarono il
benché minimo interesse in questa popolazione ¢ lo stesso Capitini non consta che abbia un seguito apprezzabile,
essendo noto per la sua megalomania” (pagg. 242-243).

' 'Un interessante studio, al quale rimandiamo, sulle idee di Aldo Capitini sull’obiezione di coscienza ¢ contenuto in P.
POLITO, Capitini e I’obiezione di coscienza, in “Il Poliedro”, n° 15-16, luglio-dicembre 1988.



dell’obiezione di coscienza non avrebbe fatto quegli immediati e sicuri progressi, acquistato quel

e . . . . . 12
rilievo e quel credito da imporsi come problema davanti alla nazione” .

Da quel momento Capitini assunse un impegno costante a sostegno degli obiettori”. E’
interessante, pero, osservare al riguardo come per I’intellettuale umbro il problema dell’obiezione
non si limitasse ad una lotta giuridica; per lui doveva trattarsi di un vero e proprio cambiamento di
mentalita. Scriveva infatti: “I due aspetti dell’obiezione di coscienza sono: quello legale (arrivare ad
una legge che riconosca 1’obiezione di coscienza); quello piu propriamente morale e religioso
(iniziare coerentemente un atteggiamento dell’animo diverso da quello di fare la guerra,

dell’armarsi, dell’uccidere)”'.

La prima proposta di legge volta a riconoscere gli obiettori di coscienza fu presentata dagli
onorevoli Calosso ¢ Giordani. Essa aveva diversi difetti. Ad esempio nell’art. 1 veniva demandata
la capacita di giudizio sul riconoscimento dell’obiezione ad un tribunale militare, cio¢ ad un organo
non obiettivo e sopra le parti, ma coinvolto nella causa. “E’ evidente”, affermava Aldo Capitini
“che del tribunale non debbono far parte militari, come se |’obiezione di coscienza sia
un’indisciplina interna all’esercito, perché invece, essa fa appello ad altro, a motivi e leggi morali o
religiose su cui I’esercito ¢ incompetente a giudicare”.

I1 28 e 29 ottobre 1950 si tenne a Roma il primo convegno italiano dei problemi dell’obiezione di
coscienza, nel quale Capitini svolse la relazione introduttiva su La situazione internazionale e
I’obiezione di coscienza. Nello stesso anno dal 17 al 24 agosto partecipo a Londra al congresso
mondiale delle religioni per la fondazione della pace, durante il quale parlo, tra 1’altro, del lavoro
che veniva svolto in Italia a favore dell’obiezione.

Organizzato da Capitini si tenne a Perugia tra il 30 ed il 31 gennaio 1952, in occasione del quarto
anniversario dell’uccisione di Gandhi, un convegno internazionale per la nonviolenza. Al termine
dei lavori si costitui, sempre su iniziativa di Capitini, un Centro di coordinamento internazionale per
la nonviolenza, che rappresentd il primo nucleo di persone che avrebbero dato vita in seguito al
Movimento Nonviolento. Sempre a Perugia promosse tra il 12 ed 14 settembre dello stesso anno un
convegno di studio su La nonviolenza riguardo al mondo animale e vegetale. Inoltre fondo il
Centro di orientamento religioso (C.O.R.) ed ebbe come collaboratrice Emma Thomas, una
quacchera inglese. “Anche sul COR si addensano inevitabilmente i sospetti dell’autorita religiosa e
laica e per un certo periodo, I’ultimo del pontificato pacelliano, presenziarono le riunioni annoiati
poliziotti in borghese”"’. Quando venne a conoscenza del digiuno ad oltranza deciso da Danilo
Dolci a Trappeto in Sicilia per protestare contro la morte per fame di una bambina, Capitini gli
scrisse, invitandolo a sospendere il digiuno e ad informare I’opinione pubblica. Egli lo aiuto a
divulgare il suo lavoro di educazione e di sviluppo sociale.

Nel 1953 organizzo a Perugia il primo convegno occidente-oriente asiatico, durante il quale egli
affermo che ¢ necessario “stabilire un’unita nonviolenta tra I’Occidente e gli altri continenti” e che
“il metodo non puod essere che della nonviolenza, per non ripetere la passata storia di imperi,
oppressioni, distruzioni”.

Intanto Giuliano Pontara si era trasferito in Svezia per non svolgere il servizio militare ed in
quella nazione aveva iniziato ad approfondire la problematica della nonviolenza, conoscendo
I’opera di Gandhi e di Capitini. Comprese allora che, affrontando tali problemi, si entrava in una
campo filosofico e percio decise di studiare filosofia, preparando in Svezia la maturita classica che

12 p_ PINNA, Capitini e I’obiezione di coscienza, in Azione Nonviolenta, settembre-ottobre 1978, pag. 17.

3 (A. CAPITINI, Obbiezione di coscienza e tramutazione) religiosa, in “Cittadini del mondo”, 30 agosto 1949. A.
CAPITINI, L’obbiezione di coscienza in Italia, la seconda condanna del giovane Pinna, in “Il nuovo correre”, 1°
novembre 1949.

4 A. CAPITINI, L’obiezione di coscienza ci portera alla fine della coscrizione obbligatoria?, in “Cittadini del mondo”,
febbraio-marzo 1950.

'S M. MELELLI, Aldo Capitini, in “Bollettino della Deputazione di storia patria per I’'Umbria, LXVIII (1971), n° 2,
pag. 154.



poi ottenne in Italia. Capitini in questa occasione aiutd molto Pontara, correggendogli per lettera i
temi di greco.

Dal 16 al 18 aprile 1954 Capitini tenne a Perugia, insieme a Giovanni Pioli, un seminario di
lezioni e discussioni sul metodo di Gandhi.

Nel 1955 venne pubblicato il suo libro Religione aperta, nel quale Capitini riuni tutti i temi della
sua esperienza, fra cui quello della nonviolenza. L’8 febbraio dell’anno seguente, proprio
nell’anniversario della conciliazione tra il Vaticano ed il governo fascista, i cardinali della Suprema
Sacra Congregatio Sanctii Officii condannarono il libro ed orinarono che fosse inserito “in indicem
librorum proibitorum”. Nello stesso anno Capitini pubblico il libretto Rivoluzione aperta, incentrato
sulla nonviolenza e sull’esperienza di Danilo Dolci, e vinse un concorso universitario, ottenendo
una cattedra a Cagliari.

Un altro congresso per il riconoscimento legale dell’obiezione di coscienza in Italia fu tenuto a
Roma il 3 giugno 1956 per iniziativa della sezione italiana della Lega per la difesa dei diritti
dell’uomo. Numerosi intellettuali, religiosi e pacifisti aderirono all’iniziativa, tra cui Aldo Capitini,
uno degli organizzatori, Giovanni Pioli e Bruno Segre'®. In seguito alle relazioni dei professori
Capitini e Jemolo, la Lega diede incarico ad una commissione di giuristi di raccogliere gli elementi
necessari per predisporre un disegno di legge sull’obiezione di coscienza.

In risposta al decreto del Santo Ufficio che aveva posto all’indice il suo libro, Capitini pubblico
nel 1957 il testo Discuto la religione di Pio XIl. “Ho voluto”, dichiard I’autore nell’introduzione
“cercare alcuni elementi essenziali della religione di Pio XII per vedere se tale religione potesse
essere anche la mia; e la conclusione ¢ del tutto negativa”.

Nel 1959 pubblico L’obiezione di coscienza in Italia'’.

L’anno seguente conobbe don Milani attraverso il testo Esperienze pastorali che defini “il piu bel
libro che un cattolico italiano ci abbia dato in questo secolo”. Nell’estate del 1961 ando a trovare il
sacerdote ed i due si dimostrarono reciproco rispetto e ammirazione'". Nacquero in questo e nei
successivi incontri le radici dell’interesse di don Milani per 1’obiezione.

All’inizio degli anni Sessanta Pietro Pinna, dopo aver lavorato per una decina d’anni come
impiegato nella Cassa di Risparmio di Ferrara, venne chiamato da Aldo Capitini ad occuparsi a
tempo pieno a Perugia del movimento che stava nascendo intorno ai temi della nonviolenza. Lo
stipendio gli fu dato dal filosofo umbro che lo detrasse dalla sua paga di docente universitario.

In un momento di grave tensione internazionale Capitini realizzo, con il Centro di
coordinamento per la nonviolenza e con 1’appoggio di altre forze politiche di sinistra, la marcia per
la pace e la fratellanza dei popoli, di ventiquattro chilometri fra Perugia ed Assisi. La
manifestazione si svolse il 24 settembre ed ebbe un grande successo; ’esperienza ¢ narrata da
Capitini nel libro In cammino per la pace. Le diverse forze presenti alla marcia sentirono la
necessita di continuare I’impegno per la pace e nacque cosi la Consulta italiana per la pace, alla cui
presidenza venne nominato Capitini. Fu anche costituito il Movimento nonviolento per la pace, con
segretario Capitini. Alla fine di quell’anno si costitui a Roma un Comitato nazionale che aveva lo

' Cfr. Gli obbiettori di coscienza saranno riconosciuti dalla legge?, in “L’incontro”, luglio-agosto 1956.

'" Editore Lacaita, Fasano di Puglia.

'8 Lanfranco Mencaroni, che fu testimone dell’incontro, ricorda I’avvenimento con una freschezza che denota quanto la
memoria di quel giorno sia rimasta viva nella sua mente. “Un giorno dell’estate successiva, 1961, insieme a Pio Baldelli
accompagnai Capitini nella sua prima visita a Barbiana. Don Milani viveva 1i dal 1954, ma dovemmo fare a piedi
I’ultimo chilometro perché non c’era ancora una strada carrozzabile fino alla chiesa ¢ alla scuola di Barbiana. Come
succedeva con tutti i visitatori, la nostra visita si trasformo in un interrogatorio di Capitini da parte di tutti gli allievi
della scuola, che erano stati informati da don Milani sulle sue idee religiose, sui libri che aveva scritto, sulla sua
posizione di nonviolento e vegetariano. Il colloquio avvenne all’aperto, sotto 1’ombra dei grandi alberi di Barbiana e
prosegui durante il pranzo, la siesta, fino alla partenza. Capitini e noi fummo molto impressionati dalla personalita di
don Lorenzo, dallo spirito e dall’organizzazione della scuola di Barbiana” (L. MENCARONI, Capitini e don Milani, in
“Azione Nonviolenta”, settembre-ottobre 1978, pag. 15.)



scopo di promuovere una campagna per ottenere il riconoscimento giuridico dell’obiezione di
coscienza ed al quale aderirono numerose personalita, tra cui Aldo Capitini, Guido Calogero, Nicola
Chiaromonte, i deputati Paolo Rossi, Riccardo Lombardi, Giuseppe Perrone Capano, lo scrittore
Ignazio Silone e gli avvocati Arturo Carlo Jemolo, Leopoldo Piccardi e Giorgio Peyrot.

Il primo obiettore di coscienza cattolico in Italia per motivazioni religiose fu Giovanni Gozzini.
Del suo caso si occupd anche Aldo Capitini, che come sempre attivissimo tento di utilizzare la
nuova attenzione dell’opinione pubblica per sollecitare una legge che permettesse 1’obiezione. In
una lettera inviata a Sandro Pertini, nella quale parlava del problema dell’obiezione di coscienza in
generale e, in particolare dell’episodio di Giuseppe Gozzini, egli scriveva: “Ora sta a voi fare il
massimo e ti prego di considerare la cosa con tutta la passione di cui sei capace. E’ una battaglia
decisiva questa. Altrimenti voi socialisti date I’impressione di non avere la temperatura sufficiente
per sostenere il progetto che pure avete presentato e che noi sbandieriamo sempre. Si tratta del fatto
che in febbraio credo che venga in discussione la legge Andreotti nella forma di modifica del
reclutamento militare. Bisogna vedere se ¢ possibile inserire una clausola per il riconoscimento
giuridico dell’obiezione di coscienza. Noi potremo accompagnare il vostro passo, fatto con molta
energia, con un movimento di opinione pubblica. Naturalmente dovresti darci i consigli del caso per
il miglior modo di agire presso i parlamentari. E’ un’occasione che non va perduta. Aspetto una tua

. . . T
risposta per comunicarlo agli amici” .

I1 26 e 27 maggio 1962 si tenne a Firenze il convegno nazionale sui problemi del disarmo, nel
quale Capitini svolse la relazione sul tema Disarmo e politica della nonviolenza.

L’anno seguente, dal 1° al 10 agosto, organizzo a Perugia un seminario sulle tecniche della
nonviolenza.

Nel 1964 Capitini fondo la rivista Azione Nonviolenta che divenne I’organo ufficiale del
Movimento Nonviolento.

L’anno dopo ottenne finalmente il trasferimento da Cagliari all’universita di Perugia.

Nell’aprile del 1966 si svolse a Roma il XII congresso della War Resisters’ International, durante
il quale Capitini tenne una relazione su Internazionale della nonviolenza e rivoluzione permanente.
A Perugia si svolse in due incontri, tra il 4 ed il 6 novembre e tra il 10 e I’11 dicembre, il primo
congresso del Movimento nonviolento per la pace, nel quale Capitini introdusse i lavori con una
relazione sul tema La nonviolenza nel quadro politico e sociale. In essa affronto il problema della
crisi dei tentativi di rivoluzione condotti privilegiando il metodo della violenza attuata da minoranze
che presumono di trasformare la societa con la semplice presa violenta del potere e mostro il posto
che esiste per un “estremismo” piu profondo, quello della nonviolenza.

Dopo una visita a don Lorenzo Milani ormai moribondo cerco di pubblicare il suo libro Lettera
ad una professoressa. Nel 1967 pubblico 1’opera Le tecniche della nonviolenza.

I1 28 luglio dell’anno seguente, su richiesta degli amici, scrisse Le ragioni della nonviolenza, che
¢ una formulazione sintetica dei suoi concetti di nonviolento ed un po’ anche il suo testamento
spirituale, visto che due mesi dopo, il 19 ottobre, mori per i postumi di un intervento chirurgico.
Sulla sua lapide nel cimitero di Perugia Walter Binni scrisse: “Libero religioso e rivoluzionario
nonviolento”.

La personalita di Capitini fu senza dubbio polivalente e potrebbe essere studiata sotto diverse
prospettive. Per quanto riguarda le finalita di questo saggio dobbiamo evidenziare I’importanza che
ebbe Capitini nel diffondere in Italia le tematiche e le tecniche nonviolente ed in particolare a
sostenere strenuamente la lotta per il riconoscimento dell’obiezione di coscienza al servizio
militare. La scelta nonviolenta era senz’altro legata alle sue convinzioni religiose, che egli
concepiva come persuasione della anima e non come imposizione. “La religione ¢ farsi vicino

' Copia di lettera del 5 gennaio 1963 senza firma ma certamente di Aldo Capitini, presente nel Centro Aldo Capitini di
Perugia, inviata a Sandro Pertini.



infinitamente ai drammi delle persone, interiorizzare. Essa ¢ spontanea aggiunta, ¢ un darsi dal di
dentro e percid libero incremento e pura offerta, non sostituzione violenta che io voglia fare
all’infinita capacita di decidere delle coscienze™. La nonviolenza era per lui soprattutto una scelta
rivoluzionaria. “Non si puo pretendere di tramutare il vecchio col vecchio, la legge con la legge, la
violenza con la violenza, il potere con il potere™'. Capitini inoltre rifiutava la realta sociale negli
schemi come si ¢ sclerotizzata fino ad ora. “Non ¢ detto che sia immutabile la realta dove il pesce
grande mangia il pesce piccolo™. Per Capitini, quindi, la nonviolenza era anche una tecnica
efficace ed indispensabile. Egli “affermava che la nonviolenza era strettamente congiunta al punto a
cui era giunta la guerra: 1’esasperazione della ferocia provocata da essa, specialmente dopo
Hiroshima, aveva posto il problema di condurre le lotte e la stessa difesa in modo totalmente
diverso”. Ma soprattutto la nonviolenza era per lui una scelta etica e di persuasione personale. “Io
non dico: fra poco o molto tempo avremo una societa che sara perfettamente nonviolenta. (...) A
me importa fondamentalmente 1’impiego di questa mia modestissima vita, di queste ore o di questi

pochi giorni; e mettere sulla bilancia intima della storia il peso della mia persuasione™*.

Bisogna ammettere che 1’opera di Capitini, nonostante la sua elevatezza, non ottenne il
riconoscimento e la diffusione che avrebbe meritato. Come mai? Probabilmente egli precorreva i
tempi ¢ vedeva piu lontano dei politici della sua epoca e, pertanto, non fu capito. Aldo Capitini
parlava di nonviolenza quando la lotta armata sembrava essere I’unica via di ribellione, evidenziava
i contrasti fra il nord ed il sud del mondo quando tutti si fermavano alla contrapposizione fra i
blocchi dell’est e dell’ovest e lottava contemporaneamente contro 1’assoluto del potere (I’Unione
Sovietica) e 1’assoluto del benessere (gli Stati Uniti d’America) quando ognuno cercava di
assimilarsi ai feticci proposti dalle ideologie dello Stato o del consumo. Goffredo Fofi, che visse per
un po’ accanto a Capitini, intervistato sull’argomento dall’autore attribuisce la colpa
dell’incomprensione nei suoi riguardi alle chiusure dell’epoca in cui I’intellettuale umbro si trovo
ad operare. “Quegli anni vedevano I’Italia divisa tra forze che in modo diverso non potevano
accettare davvero Capitini: il mondo cattolico di Pio XII e della DC dominato dalla logica della
guerra fredda, e particolarmente repressivo, intollerante, fazioso; una sinistra condizionata
dall’U.R.S.S. staliniana e dai fideismi marxisti; i laici poco forti (contrariamente ad oggi) e spesso
arroccati al loro perbenismo piuttosto classista. Con il primo il dialogo fu pressoché impossibile, se
non nelle frange e nei margini (don Mazzolari, don Milani, Nella chiave, La Pira); i secondi seppero
tatticamente servirsi di Capitini ma nella chiave di un pacifismo che, in realta, Capitini non poteva
mare (il pacifismo dell’equilibrio tra potenze, del mantenimento dello statu quo, cui egli
giustamente contrapponeva le istanze della liberazione); i terzi erano poi ancor piu distanti
nonostante molte lotte comuni, proprio per il loro rifiuto alla considerazione di un pensiero che era
e si voleva religioso™. Inoltre non bisogna sottovalutare la posizione di marginalita geografica
della citta in cui il filosofo si trovo a vivere e ad operare.

E’ interessante confrontare I’opera di Capitini con quella di Gandhi. Al di 1a delle differenze di
personalita, bisogna evidenziare che in Italia non c’era una tradizione nonviolenta religiosa, come
invece esisteva in India Pertanto il Mahatma lavoro su un terreno fertile dal quale, seminando, si
poteva sicuramente raccogliere frutti. Diverso fu il quadro in cui si trovo a vivere Capitini. La
religione cattolica non solo non aveva una tradizione nonviolenta, ma addirittura in diverse
occasioni aveva ispirato guerre o comunque le aveva avallate. Inoltre I’Italia proveniva da un
secolo, I’Ottocento, in cui I’indipendenza e ’unitd nazionale erano state ottenute con una lotta
violenta. Probabilmente se Capitini avesse ottenuto almeno un appoggio culturale, avrebbe avuto un
successo maggiore. Per lui si puo parlare di una marginalita che provenne dai suoi stessi amici.

20 A. CAPITINI, Vita religiosa, Cappelli, Bologna, 1942, pagg. 69-70.

21 Cfr. A. CAPITINI, Politica e tramutazione, in “Il mattino del Popolo™, 30 giugno 1948.

22 A. CAPITINI, Apertura e dialogo, in “La Cultura”, n° 1, 1963, pag. 13.

2 A. AREDDU, Aldo Capitini, la via italiana al gandhismo, in “il manifesto”, 13 agosto 1988, pag. 10.
** A. CAPITINI, Elementi di un’esperienza religiosa, Laterza, Bari, 1937, pag. 52.

»* G. FOFI, Aldo Capitini, in “Animazione sociale”, n° 1, gennaio 1988, pag. 33.



Infatti le persone che lo seguirono nelle iniziative del dopoguerra furono diverse da quelle che gli
erano state compagne negli anni dell’antifascismo. D’altronde egli non fece mai proselitismo con i
suoi amici e la sua ispirazione religiosa fu unica e fu la discriminante che segno la sua differenza
dagli antichi compagni. Norberto Bobbio afferma che egli si mosse nella sfera del religioso, la quale
non ebbe contatti con quella del pensiero laico se non i un’occasione: la lotta al fascismo. Sembra
comunque che i comunisti si siano resi conto dell’occasione che hanno mancato non prestando
attenzione alle potenzialita di quest’uomo. Sono sintomatiche alcune parole scritte su “L’Unita” e
che valgono quasi come una confessione: “Capitini non aveva la forza e la capacita del nostro
partito. Egli lotta solo, non sufficientemente appoggiato neppure da noi. (...) Un uomo che non

- 26
sapemmo capire abbastanza™".

Quale peso allora ha avuto nella storia italiana la presenza di Aldo Capitini? E’ certamente
troppo presto per emettere una sentenza di carattere storico. In ogni caso egli fu sempre
perfettamente consapevole del fatto che il compito che si era assunto era difficile e straordinario.
Egli doveva realizzare la speranza in mezzo all’indifferenza generale. E sapeva che non doveva
limitarsi ad essere un utopista, cio¢ colui che disegna una stupenda struttura di societa ideale ma ne
rinvia ’attuazione a tempi migliori, ma doveva essere un profeta, cio¢ colui che comincia subito,
qui ed ora. Pertanto, benché Capitini risulti un personaggio marginale nella storia e nella cultura
nazionale del dopoguerra, non lo ¢ affatto per quanto riguarda la storia e la cultura della
nonviolenza in Italia. Egli ebbe un compito innegabile nella diffusione nel nostro Paese della teoria
e della pratica del metodo gandhiano e “dobbiamo a lui se oggi la nonviolenza ha una certa maturita
e credibilita in Italia””’. Inoltre & certamente merito suo se nel nostro Paese abbiamo ancora oggi
una visione della nonviolenza come scelta etica di vita e non solo come metodo efficace di lotta. In
tal senso ’obiezione di coscienza venne inquadrata non soltanto come mero rifiuto di svolgere il
servizio militare, ma come gesto che invitava a rivolgersi verso un futuro diverso.

I1 ruolo di profeta fu il suo merito e contemporaneamente il suo limite. Merito per aver additato,
con la sua vita piu che con le sue parole, una strada possibile da percorrere. Limite perché il profeta
parla senza essere ascoltato, viene ammirato ma non seguito, i suoi insegnamenti vengono compresi
solo dopo diverse generazioni e guardando lontano non riesce ad incidere sulla realta che vive. Piu
che una sua scelta, pero, il profetismo fu una gabbia in cui lo rinchiuse la sua epoca.

Sergio Albesano

¥ A. ZANARDO, Aldo Capitini, intellettuale tra nonviolenza e solidarieta Le schedature di due polizie, in “L’Unita”,
21 dicembre 1988.
7 A. MAORI, Ricordo di Aldo Capitini, in “L’incontro”, gennaio 1989.



