
Alcune note sull’obiezione di coscienza in Italia 

 

L’art. 52 della Costituzione della Repubblica italiana recita: “La difesa della Patria è sacro 
dovere del cittadino. Il servizio militare è obbligatorio nei limiti e modi stabiliti dalla legge. Il suo 
adempimento non pregiudica la posizione di lavoro del cittadino, né l’esercizio dei diritti politici. 
L’ordinamento delle Forze armate si informa allo spirito democratico della Repubblica”. Nella 
storia del nostro paese ci si accorse presto che l’esigenza di contribuire alla difesa della patria, nella 
forma in cui concretamente essa venne organizzata, talvolta poteva non essere rispettosa delle 
convinzioni dei cittadini. Un ruolo centrale nell’affrontare tali controversie fu l’interpretazione 
dell’articolo citato. Pertanto, per l’importanza che assumono i lavori preparatori nell’interpretazione 
di una norma giuridica, ci sembra opportuno ripercorrere l’iter che portò alla sua formulazione defi-
nitiva e affrontare lo studio non solo con l’analisi letterale, ma anche con la ricostruzione di 
quell’elemento logico che è l’intenzione del legislatore. Infatti proprio all’andamento dei lavori 
preparatori si collegò, nel vivo del dibattito suscitato dai primi casi di obiezione, quella parte della 
dottrina che sosteneva l’impossibilità per il nostro ordinamento giuridico di ammettere ipotesi di 
esonero dal servizio militare (1). 

Certamente il clima politico e sociale di quel periodo immediatamente post-bellico, gli esiti 
positivi della lotta armata contro il pericolo nazista, la prova di valore e di coraggio dei soldati 
italiani riconosciuta da molti belligeranti influirono sul lavoro del costituente, che impostò la 
discussione relativa alla difesa del paese essenzialmente sulle modalità della difesa armata 
organizzata nell’esercito. “In tutte le discussioni si consacrò, sotto la spinta delle sinistre, il carattere 
popolare e di massa del servizio militare, insieme a generiche dichiarazioni di ripudio della guerra e 
dello ‘spirito democratico’ che avrebbero dovuto avere le forze armate” (2). 

I legislatori furono anche influenzati dagli accordi particolarmente gravosi imposti all’Italia dal 
trattato di pace firmato a Parigi con le potenze alleate, nel quale si obbligava il nostro paese a 
pesanti restrizioni riguardanti la marina, l’esercito e l’aviazione. I costituenti dovettero tenere conto 
delle imposizioni dettate a Parigi e ciò fu senza dubbio una limitazione della nostra sovranità, che 
però dovette essere comunque accettata perché l’Italia uscì sconfitta dalla guerra. Proprio per 
chiedere una revisione del trattato di pace, il 1° marzo 1947 il presidente dell’assemblea costituente 
inviò un messaggio agli organi legislativi delle quattro grandi potenze, scrivendo fra l’altro: “Essa 
[l’assemblea costituente] rivolge un appello ai Parlamenti delle Nazioni Unite perché all’Italia, che 
non si è risparmiata nella lotta contro il comune nemico, che di questa lotta porta i segni nelle sue 
città devastate e nelle sue ricchezze distrutte, che alla vittoria alleata ha offerto tributi di azione, di 
beni e di sangue, sia possibile ottenere, nell’ambito dell’O.N.U. e attraverso pacifici accordi tra i 
paesi interessati, la revisione delle condizioni inflittele, che contengono mutilazioni territoriali 
amarissime al sentimento nazionale; umiliazioni ingenerose al suo esercito, alla sua aviazione e alla 
sua marina, prodigatasi accanto ai combattenti alleati; oneri finanziari ed economici tali da impedire 
la sua rinascita ed il suo progresso sociale” (3).  

All’interno dell’assemblea costituente il dibattito fu acceso sul tema inerente l’obbligatorietà 
della coscrizione o la scelta in alternativa di un esercito di volontari. Alla prima commissione 
“Diritti e doveri dei cittadini” non venne nemmeno presa in considerazione la proposta di Lelio 
Basso, che recitava: “Tutti i cittadini sono tenuti alle prestazioni personali allo Stato per servizio 
militare e di lavoro”. Il Ministro della Difesa Nazionale, on. Luigi Gasparotto, propose di abolire la 
coscrizione obbligatoria, considerando che, nell’epoca della bomba atomica e delle armi a lunga 
gittata, il militare deve essere un tecnico specializzato e quindi un professionista volontario. Ma 

                                                           
(1) Cfr. A. GOMEZ DE AYALA, L'obiezione di coscienza al servizio militare nei suoi aspetti giuridico-teologici, 
Giuffré, Milano 1966, pag. 289. 
(2) A. MAORI, Gli eretici della pace, Labirinto Editrice, Montepulciano (Siena) s. d. ma 1988, pag. 26. 
(3) G. VEDOVATO (a cura di), Il trattato di pace con l'Italia, Edizioni Leonardo, Firenze 1947, pag. 565. Per le 
restrizioni imposte vedere da pag. 89 a pag. 117. 



quando De Vita propose il volontariato al posto della coscrizione obbligatoria, il P.C.I. per bocca di 
Togliatti affermò, indicando la direzione nella quale da allora in poi senza troppe esitazioni i 
comunisti si sarebbero mossi, che con tale sistema non si sarebbe più avuto “il popolo intero che si 
arma ed è pronto a difendere il suolo della patria, ma una categoria di professionisti”. Con 
l’affermazione dell’obbligatorietà si volle escludere in maniera tassativa qualsiasi forma di esercito 
di mestiere, rilevando come il servizio volontario contrastasse con il principio che la difesa della 
patria è sacro dovere di tutti i cittadini (4). Inoltre si temeva la pericolosità della presenza di un 
esercito di mestiere per le istituzioni democratiche faticosamente conquistate. La leva di massa era 
considerata storicamente una conquista rivoluzionaria e si pensava che, se l’esercito di popolo non 
esclude l’imposizione di una dittatura, quello di mestiere la può favorire e che il servizio militare 
aperto a tutta la popolazione garantisce in casi eccezionali l’autodifesa, in quanto si possono 
sfruttare le conoscenze belliche apprese nell’esercito per ribellarsi a un governo ingiusto, come 
accadde per i partigiani. 

Non mancarono voci, peraltro isolate, che invocarono, in sede di stesura dell’articolo e 
precisamente nelle riunioni dell’assemblea costituente tenutesi fra il 20 e il 22 maggio 1947, scelte 
radicalmente diverse. Alcuni membri della costituente evidenziarono che l’abolizione del servizio 
militare obbligatorio avrebbe allontanato dall’Italia il pericolo di diventare mercenaria dell’uno o 
dell’altro blocco di potenze e che ciò avrebbe dato l’avvio a un primato civile italiano in Europa. 
Inoltre “la neutralità perpetua” avrebbe permesso al nostro paese di assumere una funzione 
mediatrice, realizzabile per la sua posizione geografica intermedia fra i due blocchi. Cairo 
(P.S.L.I.), Chiaramello (P.S.L.I.), Calosso (P.S.I.) e altri proposero l’emendamento: “Il servizio 
militare non è obbligatorio. La Repubblica, nell’ambito delle convenzioni internazionali, attuerà la 
neutralità perpetua”. Tale decisione, che avrebbe modificato completamente l’impostazione della 
questione, fu respinta. Calosso, Chiaramello, Pertini, Matteotti e altri proposero un comma 
aggiuntivo, il quale stabiliva che “nel bilancio dello Stato le spese per le forze armate non potranno 
superare le spese della Pubblica Istruzione, salvo legge del Parlamento di durata non superiore ad 
un anno”. La proposta venne giudicata demagogica e fu nettamente bocciata, con voto contrario 
anche dei comunisti. In alcuni interventi venne suggerito che per difesa si potesse intendere anche 
quella attuata attraverso una mobilitazione di prevenzione e di soccorso diffusa su tutto il territorio 
nazionale, considerando la realtà di un eventuale futuro conflitto deciso da mezzi distruttivi lanciati 
da un continente all’altro, con modalità che imponevano esigenze difensive del tutto nuove. Proprio 
con riferimento ai nuovi ruoli individuabili in un simile scenario di difesa, che vede un 
coinvolgimento totale della popolazione, chi intervenne prese in considerazione una cerchia di 
destinatari più vasta che non i soli appartenenti alle forze armate (5). A rafforzare tale 
interpretazione, un emendamento tendente a specificare che soltanto i cittadini di sesso maschile 
sono obbligati a prestare il servizio militare fu respinto dall’assemblea. Proprio partendo da queste 
considerazioni, che prefigurano modi nuovi di contribuire come cittadini in maniera attiva alla 
difesa della patria in caso di aggressione, prese forma una linea interpretativa della giurisprudenza 
che aprì la strada al considerare compatibile con la nostra carta fondamentale la posizione di quanti, 
per profondi convincimenti, ritengono in contrasto con la propria coscienza il far parte 
dell’organizzazione militare. 

Il problema dell’obiezione di coscienza fu affrontato nel corso dei lavori preparatori per la 
stesura dell’art. 52 con la presentazione di un emendamento, proposto dall’on. Caporali, che 
assicurasse “l’esenzione dal portare le armi per coloro i quali vi obbiettino ragioni filosofiche e 
religiose di coscienza”. Certamente questo inserimento avrebbe potuto risolvere nella sede più alta 
la complessa problematica che si sviluppò in seguito, proprio a partire dalla formulazione definitiva 
dell’articolo in questione, ma la proposta ottenne soltanto un centinaio di voti favorevoli. 

                                                           
 
(4) Cfr. V. FALZONE F. PALERMO F. COSENTINO (a cura di), La Costituzione della Repubblica Italiana, Monda-
dori, Milano 1980, pag. 166. 
(5) Cfr. Atti Assemblea Costituente, pag. 4065. 



D’altronde non vi erano ragioni perché una tale disposizione non fosse considerata degna di 
menzione costituzionale, visto che nelle costituzioni di altri paesi, quali l’Olanda e la Repubblica 
Federale Tedesca, era già stata prevista l’esenzione dal servizio militare per ragioni di coscienza. Il 
proponente il 20 maggio così si era espresso a difesa del suo emendamento: “Ho (...) presentato a 
mio nome personale, come vecchio pacifista integrale ed intransigente (...), un emendamento sugli 
obiettori di coscienza. (...) Obiettare vuol dire compiere un atto meritorio, condannando quello che 
la guerra ha più di crudele e di orribile; e vuol dire soprattutto negare la guerra. (...) Tuttavia mi li-
miterò a dirvi che gli obiettori di coscienza non sono degli irregolari, essi non devono confondersi 
con i disertori, essi chiedono di servire la Patria in umiltà rivendicando il diritto di non tradire i 
principi spirituali ai quali sono legati, alle loro convinzioni umane. (...) Gli obiettori di coscienza 
costituiscono la pattuglia avanzata della nuova umanità, che si ostina a credere nella maestà della 
vita contro tutte le forze che tendono a degradarla”. Il relatore della commissione, il democristiano 
Merlin, motivò la sua opposizione all’emendamento con il fatto che “in Italia non esistono sette le 
quali abbiano consacrato una speciale attività sull’argomento. Rispettabile è lo scrupolo di 
coscienza, e già le nostre leggi ne tengono conto per i sacerdoti, ma non bisogna esagerarlo e 
sancirlo nella Costituzione, per non arrivare a conseguenze assai pericolose”. E’ probabile che la 
motivazione che cercava di dimostrare una contrarietà non as                  
soluta al riconoscimento dell’obiezione, legata piuttosto alla constatazione della sua non utilità in 
quel periodo storico (6), fosse un pretesto per concludere diplomaticamente la questione. Tale 
considerazione può essere avanzata analizzando quale fu la posizione democristiana al riguardo nei 
venticinque anni seguenti. In altre parole sembra che il costituente, pur evitando di negare la realtà 
storica, non si sia nemmeno preoccupato di prevenirla. A favore dell’emendamento Caporali votò 
anche Paolo Rossi, che nella sua dichiarazione di voto affermò: “Mi pare che l’on. Relatore non 
abbia capito in pieno l’enorme importanza dell’argomento quando lo ha sottovalutato come una 
questione che possa interessare soltanto alcune sette ignorate nel nostro paese come quella dei 
Quaccheri”. 

Al termine del dibattimento fu approvato il comma proposto da Gasparotto, Laconi, Targetti, 
Merlin e altri secondo il quale il servizio militare è obbligatorio “nei limiti e nei modi stabiliti dalla 
legge”. La preoccupazione dei proponenti era quella di evitare che una formulazione troppo rigida 
dell’obbligatorietà del servizio militare escludesse da una parte alcune forme di volontariato dello 
stesso e dall’altra il riconoscimento di qualche esenzione. Un’eccezione è ad esempio quella 
stabilita dal testo unico delle disposizioni sul reclutamento dell’esercito, n° 3363, che sancisce 
l’esenzione dal servizio militare per “i chierici ordinati in sacris o religiosi che abbiano emesso i 
voti, i ministri di culto ammessi nello Stato”. Un’altra esenzione fu indicata dalla circolare n° 
12020/R del Ministero della Difesa del 30 dicembre 1948, che stabilì il rinvio a epoca indeterminata 
della chiamata alle armi per il “partigiano combattente che, come tale, abbia, entro l’8 maggio 1945, 
prestato un minimo di sei mesi di servizio nelle formazioni armate partigiane a carattere 
continuativo o che, indipendentemente dalla durata del servizio, sia rimasto ferito o mutilato in 
combattimento o in dipendenza dell’attività partigiana svolta”. In definitiva la legge prescrisse che 
fossero esentati gli ex partigiani, le donne, gli inabili e i ministri di culto. La Costituzione dunque 
non escludeva completamente la possibilità dell’obiezione; sarebbe bastato inserire una quarta 
categoria di esentati, quella degli obiettori (7). 

Nell’ordinamento italiano mancava una regolamentazione degli organi e della procedura che 
dovevano accertare la vera obiezione. Tale determinazione normativa non avrebbe creato di per sé il 
diritto di obiettare, ma lo avrebbe presupposto quale diritto naturale, connaturato con le basi 
dell’ordinamento giuridico democratico. Coloro che erano favorevoli all’obiezione reputavano 

                                                           
 
(6) Cfr. BETTINELLI, Profili di diritto costituzionale della disciplina legislativa dell'obiezione di coscienza - prime os-
servazioni sulla L. 15/12/72 n° 772, in "La giurisprudenza costituzionale", 1972, pag. 2925. 
(7) Cfr. la tesi di S. POCHETTINO, La giurisprudenza della Corte Costituzionale su dovere di difesa ed obiezione di 
coscienza, Facoltà di Giurisprudenza dell'Università degli Studi di Torino. 



opportuno che pure in Italia venisse stabilita sull’argomento una regolamentazione procedurale, ma 
consideravano anche che il semplice difetto di organi speciali, d’altronde non indispensabili, non 
poteva negare il diritto di non uccidere. “L’incertezza sull’organo e sulla competenza a conoscere 
tale diritto non può infirmare l’assoluta ed imprescindibile necessità che il diritto stesso, che è 
assoluto, sia comunque fatto salvo” (8). Pertanto l’inidoneità psichica sarebbe dovuta essere 
considerata come l’inidoneità fisica, per cui, ad esempio, è esentato chi ha una statura inferiore al 
metro e mezzo. Come conseguenza si riteneva che nel nostro paese dovesse essere introdotta con 
una semplice circolare amministrativa la regolamentazione di tale inidoneità e non una legge 
innovatrice, poiché il diritto di non uccidere sarebbe implicito nella Costituzione e nei principi 
generali a cui è ispirato l’ordinamento democratico italiano. 

Infatti, si sosteneva che il diritto di non uccidere fosse senza dubbio un diritto naturale e non 
potesse essere revocato in nessun caso. Anche se alcuni regimi pretendono di dare validità 
prioritaria al comando dell’autorità piuttosto che al diritto naturale, tale pretesa è insostenibile. 
Neppure le leggi di guerra sono assolute; infatti certi ordini rimangono illeciti anche se emanati in 
base a norme che si pretendono giuridiche. Così il tribunale internazionale di Norimberga, che 
giudicò i criminali di guerra tedeschi colpevoli di atrocità, nonostante la difesa eccepisse che essi 
agirono legittimamente per ordine dell’autorità superiore, respinse questa tesi, affermando che 
prima di essere militari si è uomini, forniti di coscienza e di personalità tali che certi principi non 
possono essere rinnegati di fronte a qualsiasi ordine, sia pure di carattere militare. I giudici 
riconobbero quindi la preminenza della libertà e della coscienza individuali sull’assolutismo della 
gerarchia militare, la quale può condurre alle più mostruose aberrazioni. 

I difensori degli obiettori sostenevano che, al di sopra e anteriormente alle leggi positive, 
esistono i diritti essenziali e inalienabili che vengono dati dalla natura ancora prima che dallo Stato. 
Tale concetto è accolto dalla nostra Costituzione, la quale all’art. 2 dichiara: “La Repubblica 
riconosce e garantisce i diritti inviolabili dell’uomo sia come singolo, sia nelle formazioni sociali 
ove si svolge la sua personalità”. I difensori sostenevano che il diritto di non uccidere derivasse 
dalla natura e che su di esso lo Stato non potesse interferire. Lo Stato può imporre molti comandi al 
cittadino, anche di essere ucciso per gli interessi della collettività, ma non può obbligarlo a 
rinnegare la propria coscienza. La nostra repubblica non solo riconosce, ma garantisce i diritti 
inviolabili, sia individualmente sia nelle formazioni sociali (come appunto l’esercito). 
L’ordinamento militare non è un mondo a sé, dove sia lecito esercitare ogni e qualsiasi comando. 
L’art. 52 della Costituzione, affermando che “l’ordinamento delle forze armate si informa allo 
spirito democratico della Repubblica”, allude a quei principi consacrati, fra gli altri, dal già citato 
art. 2, che a sua volta è ispirato ai principi progressisti espressamente richiamati dall’art. 15 del 
trattato di pace, che recita: “l’Italia prenderà tutte le misure necessarie per assicurare a tutte le per-
sone soggette alla sua giurisdizione, senza distinzione di razza, sesso, lingua o religione, il 
godimento dei diritti dell’uomo e delle libertà fondamentali, ivi comprese la libertà d’espressione, 
di stampa, di diffusione, di culto, di opinione politica e di pubblica riunione”. Anche 
l’Organizzazione delle Nazioni Unite approvò all’unanimità il 10 dicembre 1948 a Parigi la 
Dichiarazione universale dei diritti dell’uomo, che all’art. 18 stabilisce: “ogni persona ha il diritto 
alla libertà di pensiero, di coscienza, di religione”. 

Stabilito che vi è il diritto di non uccidere e che esso esiste nell’ordinamento democratico dello 
Stato italiano, i difensori affermavano quindi che l’obiezione di coscienza, essendo l’esercizio di un 
diritto, evidentemente non è un reato. La condotta dell’obiettore nei riguardi dell’autorità militare 
non può configurarsi come reato di disobbedienza, ai sensi dell’art. 173 del Codice di procedura 
penale in tempo di pace, poiché può compiere un atto di disobbedienza militare solo chi sia un 
militare, situazione che non riguarda l’obiettore. Beninteso, l’obiettore non rifiuta ogni e qualsiasi 
servizio, ma egli non è un militare per ciò che questo termine concerne la “milizia”, cioè l’uso delle 
armi. In sostanza manca la materialità stessa del fatto che si pretende criminoso. 

                                                           
(8) B. SEGRE, Costituisce reato l'obiezione di coscienza?, in "Il foro penale", n° 2, marzo-aprile 1949. 



I difensori sostenevano che del resto mancasse anche il cosiddetto dolo specifico. Esso non 
dovrebbe sussistere neppure nel militare che, pur sapendo di essere sottoposto alla disciplina e 
all’uso delle armi, tentasse di sottrarsi alla disciplina stessa, poiché il reato di disobbedienza non ha 
un dolo specifico. Ma di certo l’obiettore, se si eccettua il maneggio delle armi, non intende sottrarsi 
a fatiche e incombenze, qualunque esse siano, e quindi considerare reato l’obiezione di coscienza 
veniva valutato come un eccesso di potere giurisdizionale. 

Ritenere, però, il rifiuto del servizio militare solo come l’applicazione del diritto di non uccidere 
era una schematizzazione troppo semplicistica. Infatti, ci sarebbero voluti ancora molti anni per 
arrivare all’approvazione di una legge che sancisse il diritto di obiettare, poiché i tribunali militari 
negarono sempre rilevanza all’obiezione, affermando che il servizio militare è oggetto di un obbligo 
solennemente stabilito dalla Costituzione (9). In seguito gli avvocati difensori dei vari obiettori, se 
non riuscirono a giungere a una assoluzione dei loro assistiti con conseguente riconoscimento 
dell’obiezione, riuscirono comunque a fare assegnar loro pene più lievi attraverso le clausole della 
non continuazione del reato e, sebbene in rare occasioni, dei particolari motivi morali e sociali (10). 

La magistratura militare fu anche chiamata a pronunciarsi sul contrasto fra gli artt. 52 e 19 (11) 
della Costituzione e, più in generale, a comporre il rapporto tra il diritto alla libertà di culto del 
cittadino e il diritto dello Stato di esigere la prestazione del servizio militare. Ma il riferimento 
all’art. 8 (12) della Costituzione ricollega l’esenzione alla materia delle intese che possono 
intercorrere fra confessioni religiose e Stato italiano; l’esenzione si porrebbe quindi sullo stesso 
piano di quella prevista per i ministri di culto della Chiesa cattolica e non come riconoscimento 
generale di posizioni soggettive fondate su motivi di coscienza (13). 

Fu proprio sui possibili diversi modi di interpretare il rapporto tra i due concetti che si 
incentrarono i primi tentativi di difesa di quanti si dichiararono in coscienza contrari all’uso delle 
armi, cercando di rintracciare nel testo costituzionale la legittimità di tale comportamento. Fu in 
questo periodo che si impostarono i punti fondamentali di un filone interpretativo che venne in 
seguito recepito dalla Corte. Riprendendo i lavori della costituente, e precisamente il percorso 
attraverso cui si pervenne alla formulazione del secondo comma dell’art. 52, si pose l’accento sulla 
funzione che l’autore dell’emendamento attribuì alla legge ordinaria di stabilire i modi e i limiti nei 
quali è obbligatorio il servizio militare. Si prospettò così una distinzione tra i due doveri, che ne 
evidenziasse sia l’autonomia l’uno dall’altro sia la differenza dei soggetti destinatari, essendo il 
primo assoluto e quindi indirizzato a tutti i cittadini e il secondo relativo, gravante sui soggetti che il 
legislatore avrebbe provveduto a individuare. In questa maniera l’esenzione dal servizio militare 
non avrebbe comportato l’esenzione dal più generale dovere di difesa. Questo approccio venne 
ripreso successivamente come l’unico schema interpretativo che avrebbe permesso di comporre il 
contrasto fra l’esigenza di tutelare i diritti inviolabili dell’uomo, riconosciuti dalla Repubblica, e la 
necessità di esigere i doveri inderogabili, tra i quali quello di difesa (14). Si escluse anche 
decisamente che il dovere di prestare il servizio militare discendesse come corollario dal sacro 
dovere di difesa, concependo come perfettamente ammissibile che leggi ordinarie regolassero le 

                                                           
 
(9) Cfr. ad esempio: T.S.M. 25 febbraio 1966, Tondo, in "La giustizia penale", 1967, II, col. 539; T.S.M. 8 marzo 1966, 
Della Salvia, in "La giustizia penale", 1967, II, col. 534; T.S.M. 24 giugno 1966, Fabbrini, in "La giustizia penale", 
1967, II, col. 535; T.S.M. 24 novembre 1970, Polisini, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 368. 
(10) Cfr. T.M.T. Verona 19 ottobre 1951, Valente, in "Le corti di Brescia e Venezia", 1952, p. 800; T.M.T. Milano 27 
gennaio 1953, Barbani, in "Il foro italiano", 1953, II, col. 205. In dottrina sono state manifestate opinioni favorevoli: A. 
PEDIO, Obiezione di coscienza e motivi di particolare valore morale o sociale, in "Il foro penale", 1954, p. 32; R. 
VENDITTI, I reati contro il servizio militare e contro la disciplina militare, Giuffré, Milano 1968, I ed., p. 188. 
(11) "Tutti hanno diritto di professare liberamente la propria fede religiosa in qualsiasi forma, individuale o associata, di 
farne propaganda e di esercitarne in privato o in pubblico il culto, purché non si tratti di riti contrari al buon costume". 
(12) "Tutte le confessioni religiose sono egualmente libere davanti alla legge. Le confessioni religiose diverse dalla 
cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i propri statuti, in quanto non contrastino con l'ordinamento giuridico 
italiano. I loro rapporti con lo Stato sono regolati per legge sulla base di intese con le relative rappresentanze". 
(13) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1956, pag. 849 ss. 
(14) Cfr. A. PEDIO, Osservazioni sull'obiezione di coscienza, in "Il foro italiano", 1953, pag. 206 ss. 



ipotesi di convertibilità della prestazione militare. Furono in realtà tentativi piuttosto isolati in quel 
momento storico caratterizzato dalla guerra fredda che induceva a guardare con sospetto tutte le 
manifestazioni in qualche modo critiche verso l’esercito e il sistema difensivo. 

La dottrina più ostile all’obiezione di coscienza tentò un collegamento tra l’art. 52 e il principio 
etico di cui all’art. 54 della Costituzione (15), concernente il dovere di fedeltà alla Repubblica, com-
prensivo, secondo questa impostazione, del dovere di obbedienza. Né si potevano addurre, per 
questi autori, il principio di libertà religiosa, tutelato dall’art. 19 della Costituzione, che non si 
estenderebbe a una materia, quale la prestazione del servizio militare, di innegabile competenza 
dello Stato, o il principio di libertà di pensiero, che non avrebbe potuto concretarsi nell’acquisizione 
del diritto a particolari esenzioni di prestazioni costituzionalmente obbligatorie. In questo modo si 
giunse a sostenere una vera e propria incostituzionalità dell’obiezione di coscienza, che pertanto 
diventava superabile solo con una riforma di tipo costituzionale. Quest’ultima però, se fosse stata 
effettuata, sarebbe stata contraria al diritto di eguaglianza giuridico-sociale dei cittadini e avrebbe 
aperto la strada a tutte le evasioni, permettendo addirittura la propaganda diretta a sabotare 
l’organizzazione difensiva dello Stato. L’incostituzionalità venne sostenuta anche sotto un diverso 
profilo: inquadrato il servizio militare come uno status particolare, avente come presupposto il più 
generale status di cittadinanza, si sostenne che quanti avessero rifiutato l’onere militare, avrebbero 
di conseguenza respinto la loro piena appartenenza alla cittadinanza dello Stato. D’altra parte, 
sempre a parere di tali autori, l’incostituzionalità di un riconoscimento legislativo dell’obiezione di 
coscienza discenderebbe dall’inattuabilità del volontariato nella prestazione militare. Una diversa 
interpretazione, si concluse, condurrebbe a ravvisare una contraddizione nella norma, poiché 
l’obbligatorietà della prestazione militare è stata ribadita dal costituente, ritenendo che solo il 
servizio militare possa essere idoneo alla difesa della patria. In tal modo il ragionamento si chiudeva 
in un cerchio di argomentazioni che si rimandano a vicenda. 

Le intuizioni che stavano alla base dei primi interventi più aperti e attenti furono riprese in 
seguito. Si notò che la Costituzione non specifica come debba realizzarsi il dovere di difesa e che in 
particolare non prevede che la difesa debba essere attuata solo attraverso l’uso delle armi. Inoltre 
venne evidenziata una differenza tra il dovere di fedeltà alla Repubblica, che opera in ogni ambito 
del nostro ordinamento, e il dovere di difesa, che è un mezzo estremo di tutela dello Stato. Una di-
versa interpretazione che avesse posto il servizio militare come unica forma di difesa avrebbe reso 
superflua la previsione di un dovere costituzionale di difesa. Non solo, ma si evidenziò anche come, 
mentre il dovere di difesa è perenne, l’obbligo del servizio militare è temporaneo; inoltre il secondo 
si adempie sotto le armi, inserito in uno speciale rapporto di soggezione tipico delle forze armate, 
cosa che non avviene per il primo. In tale impostazione si legittimò, accanto alla difesa in armi, una 
difesa prescindente dal servizio militare e quindi l’ammissibilità dell’obiezione di coscienza, in 
quanto questa si concreti in forme di difesa non armata. Compito della legge, quindi, sarebbe stato 
quello di ridurre l’operatività del servizio militare a favore della prestazione di un servizio civile per 
quei cittadini che avessero inteso contribuire in modo diverso alla difesa del paese, fatta salva la 
loro posizione di parità con i militari. 

Nei primi anni Sessanta il tema dell’obiezione di coscienza ritornò alla ribalta quando alcune 
obiezione eccellenti, come quella del cattolico Gozzini, suscitarono un rinnovato scalpore. Ma la 
grande differenza sull’argomento fra gli anni Sessanta e il decennio precedente nasce dal maggior 
peso politico che acquistò l’obiezione di coscienza. Mentre negli anni Cinquanta l’obiezione era un 
gesto isolato e profetico, nel decennio successivo essa diventò un’azione collettiva e dietro a ogni 
singolo obiettore c’era un gruppo che si adoperava per pubblicizzare la sua scelta. Fu proprio questo 
carattere popolare, che acquisì l’obiezione di coscienza, a renderla visibile. Si può affermare che in 
questo periodo l’opinione pubblica venne a conoscenza del problema dell’obiezione non tanto per 

                                                           
 
(15) "Tutti i cittadini hanno il dovere di essere fedeli alla Repubblica e di osservare la Costituzione e le leggi. I cittadini 
cui sono affidate funzioni pubbliche hanno il dovere di adempierle con disciplina ed onore, prestando giuramento nei 
casi stabiliti dalla legge". 



gli obiettori incarcerati, quanto per le manifestazioni che furono organizzate intorno ai loro casi. 
Inoltre l’atmosfera politica era profondamente mutata: la guerra fredda stava terminando e l’era di 
Kennedy e di papa Giovanni XXIII aveva suscitato nuovi ideali. In questo clima più favorevole gli 
obiettori e gli antimilitaristi in genere tornarono a farsi sentire, anche se bisogna notare che le oc-
casioni in cui si parlava di obiezione erano in genere eventi repressivi, come processi e incarcera-
zioni. E’ però interessante notare che la stampa e l’opinione pubblica non guardavano più agli 
obiettori con ostilità o diffidenza, ma li consideravano come giovani che pagavano il prezzo delle 
proprie idee e quindi tributavano loro il dovuto rispetto. Nel giro di pochi anni avvenne da parte 
della stampa un grande cambiamento nel modo di valutare gli obiettori: prima vi era sconcerto di 
fronte al gesto individualistico di questi giovani sui generis; ora vi era aperta simpatia. I tribunali 
continuavano a condannare gli obiettori e le porte delle carceri si aprivano ancora per ospitarli, è 
vero, ma si avvertiva sempre più tutto questo come un’ingiustizia. 

La lunga e costante giurisprudenza della massima magistratura militare, che fu chiamata a 
pronunciarsi con una certa frequenza sui ricorsi proposti dagli obiettori condannati in prima istanza, 
pose temporaneamente fine alle iniziali oscillazioni interpretative. In una sentenza del 1961 il 
Tribunale Supremo Militare respinse la tesi della difesa, la quale sosteneva che fra i diritti 
fondamentali, tutelati dall’art. 2 della Costituzione, fosse compreso quello di non uccidere; la corte 
impostò la lettura dei diritti in questione in chiave di reciprocità con i doveri inderogabili di 
solidarietà, fra i quali vennero annoverati il dovere di difesa della Patria e, sullo stesso piano, del 
servizio militare. Non vi era quindi, per i giudici, una differenza di grado fra i due doveri; anzi si 
affermò che il servizio militare altro non è che la necessaria preparazione fisica e spirituale alla di-
fesa della patria (16). Venne così riaffermato, capovolgendolo, lo stretto collegamento fra i due 
doveri, concependo quello militare non come conseguente, ma come fase preparatoria al dovere di 
difesa. Da questa impostazione discende che la possibilità di sottrarsi all’esercito non è altro che 
una forma di esenzione da entrambi i doveri; possibilità che sembrò ammessa in linea di principio, 
ma di cui si constatò la mancanza nell’ordinamento positivo. A questa posizione, che individuò 
nella sede legislativa il luogo dove il problema avrebbe dovuto trovare soluzione, il Tribunale 
Supremo Militare rimase sostanzialmente fedele in seguito, pur non mancando di constatare sempre 
più come fosse proprio l’assenza di un’esplicita previsione legislativa a determinare l’illegittimità 
del comportamento incriminato. Tanto più che una diversa disciplina legislativa sarebbe stata 
espressione di una mutata coscienza collettiva, la quale invece continuava a reclamare come un de-
bito di fedeltà verso la patria l’adempimento dell’obbligo del servizio militare da parte del cittadino. 

Questo ragionamento fu in seguito addotto soprattutto per respingere le numerose impugnazioni 
dirette a ottenere una riforma, con il riconoscimento almeno dell’attenuante generica prevista dal 
primo comma dell’art. 62 del codice penale. Infatti il rifiuto del servizio militare non poteva fon-
darsi su motivi di particolare valore sociale o morale, poiché per i giudici esso si poneva in 
contrasto con la moralità e la socialità che permea la coscienza collettiva (17). D’altro canto non si 
potevano neppure ammettere forme di esercizio del culto che fossero in contrasto con i suddetti 
motivi. In questa maniera veniva anche disinvoltamente aggirata la problematica del raccordo fra 
dovere di difesa e libertà religiosa. 

Quindi, secondo i giudici, il dovere di difesa si concretizzava soltanto nelle forze armate (18). 
L’esercito, però, è destinatario di compiti di difesa della patria che non solo sono diretti a garantire 
la sovranità dello Stato a un livello internazionale, ma che prevedono anche alcune modalità di 
attuazione diverse, attraverso una solidale assistenza in caso di calamità che mettono in pericolo 

                                                           
 
(16) Cfr. "La giustizia penale", 1961, p. 504 ss. 
(17) Cfr. ad esempio: T.S.M. 27 febbraio 1970, Porcelli, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 363; T.S.M. 11 dicembre 
1970, Spaccasassi, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 365; T.S.M. 17 marzo 1972, Amprino, in "La giustizia 
penale", 1973, II, col. 356; T.S.M. 30 maggio 1972, Trevisan, in "La giustizia penale", 1973, II, col. 363. 
(18) Cfr. "La giustizia penale", 1960, pag. 653. 



l’ordinato vivere sociale e che con il maneggio delle armi nulla hanno a che fare (19). 

Alcuni giuristi reputavano che esimere dal servizio militare gli obiettori fosse una soluzione 
senz’altro da rigettare perché, a parte ogni altra possibile considerazione, risultava contrastante con 
il principio di eguaglianza. Essi proponevano contemporaneamente di adibirli a servizi militari non 
combattenti, ma a condizione che venisse accertato in modo rigoroso, desumendola dall’insieme 
della personalità dell’obiettore, la fondatezza dei suoi motivi morali, e non solo religiosi e, inoltre, 
che l’esentato venisse destinato non già a uffici sedentari, bensì a compiti che richiedessero rischio 
e sacrificio, sia in pace sia in guerra (20). In effetti una circolare del Ministero della Difesa del 1961 
consentiva che chi mostrasse scrupoli morali fosse destinato ai servizi nei vigili del fuoco. 

Alla fine del 1967 furono resi noti i dati ufficiali sugli obiettori imprigionati, che però sono di 
difficile verifica e senz’altro calcolati per difetto perché non tengono conto dei casi di obiezione di 
coscienza al di fuori di una dichiarazione esplicita di non collaborazione con le forze armate. La 
progressione resa pubblica era la seguente: 

1961 4 
1962 11 
1963 14 
1965 24 
1966 41 
1967 (fino a novembre)  36 

Alla data del mese di novembre del 1967 si trovavano in prigione settantasette obiettori, mentre 
complessivamente dal dopoguerra ne erano stati condannati, ufficialmente, duecentonove. Il 
costante aumento del numero di obiettori condannati, più che a un allargamento della coscienza 
antimilitarista nel nostro paese, è probabilmente da collegarsi alla crescita quantitativa dei testimoni 
di Geova. In sostanza essi, anche se non avevano intenzione di creare un caso politico del loro 
rifiuto di svolgere il servizio militare, di fatto lo suscitarono ugualmente con l’alto numero dei loro 
obiettori, che rese più visibile il problema. 

Spesso furono proposte eccezioni costituzionali davanti ai giudici militari. Oltre alla Corte 
costituzionale, anche il giudice ordinario avrebbe potuto intervenire, interpretando le norme 
contenute nel codice militare in modo più rispettoso dei diritti fondamentali stabiliti dalla Costitu-
zione. Se tale compito di controllo di costituzionalità esercitato dai giudici comuni in generale non 
venne effettuato, esso in particolare non si realizzò a proposito della magistratura militare, la quale 
dichiarò sistematicamente infondate le eccezioni di incostituzionalità sollevate. Pertanto il 
Tribunale Supremo Militare si configurò come la più alta istanza di una giurisdizione speciale, 
impermeabile alle sollecitazioni esterne, la cui sopravvivenza alla Costituzione repubblicana sollevò 
tante critiche, soprattutto con riguardo all’impossibilità di ricorrere in cassazione, mentre questa 
possibilità è tassativamente prevista dall’art. 111 (21) della Costituzione (22). Invece il tribunale 
supremo ritenne che l’assenza nel nostro ordinamento di una norma che discrimini colui che rifiuta i 
doveri propri del suo stato militare fosse in armonia con il principio dell’obbligatorietà del servizio 

                                                           
(19) Cfr. "La giustizia penale", 1967, pag. 535. 
 
(20) Cfr. C. MORTATI, Istituzioni di diritto pubblico, Tomo secondo, CEDAM, Padova 1969, pag. 1036. 
(21) "Tutti i provvedimenti giurisdizionali devono essere motivati. Contro le sentenze e contro i provvedimenti sulla li-
bertà personale, pronunciati dagli organi giurisdizionali ordinari o speciali, è sempre ammesso ricorso in cassazione per 
violazione di legge. Si può derogare a tale norma soltanto per le sentenze dei tribunali militari in tempo di guerra. 
Contro le decisioni del Consiglio di Stato e della Corte dei conti il ricorso in cassazione è ammesso per i soli motivi 
inerenti alla giurisdizione". 
(22) Cfr. Conso, Verso un'illimitata sopravvivenza delle giurisdizioni speciali preesistenti alla Costituzione? Commento 
alla sentenza della Corte Costituzionale n° 41 del 15.6.60, in "Rivista italiana di diritto e procedura penale", 1960, pag. 
981. Il sistema giurisdizionale militare venne riformato nel 1981, per evitare un referendum abrogativo, introducendo 
una seconda istanza ed attribuendo alla cassazione la competenza di decidere sulla legittimità in terzo grado. 



militare fissato dall’art. 52 della Costituzione (23). 

La strada per un intervento della Corte Costituzionale fu preparata dal divario tra la rigidità 
interpretativa della giurisprudenza e la mutata coscienza sociale, provocata da casi sempre più 
numerosi di obiezione che coinvolsero in modo crescente anche la parte più sensibile del mondo 
cattolico. L’occasione che permise alla Corte di intervenire nel vivo dell’argomento fu un giudizio 
sulla questione riguardante l’obbligo del servizio militare anche per chi abbia perduto la 
cittadinanza italiana per sua volontà (24). In questa sentenza i giudici costituzionali operarono 
un’esegesi della norma che recuperò l’analisi interpretativa più aperta alla possibilità di un 
riconoscimento legislativo dell’obiezione di coscienza. Infatti fu stabilito che il sacro dovere di 
difesa della patria trascende e supera il dovere del servizio militare, nel quale il primo non si 
esaurisce; venne quindi affermata un’autonomia istituzionale dei due doveri, per cui il servizio 
militare può configurarsi come profilo strumentale rispetto al dovere di difesa. Anzi la qualifica di 
sacralità comporta che per tutti i cittadini, senza esclusioni, la difesa della patria rappresenta un 
dovere posto al di sopra di tutti gli altri e che, contrariamente a quanto disposto nel secondo comma 
dell’art. 52 della Costituzione per quanto riguarda il servizio militare, nessuna legge può abolire. 

Ma l’occasione nella quale la Corte Costituzionale poté esprimersi in maniera più diretta sulla 
questione dell’obiezione di coscienza si verificò nel 1970. Il giudice istruttore del tribunale di 
Rovigo contestò la pubblicazione sul settimanale diocesano di un articolo nel quale erano contenute 
frasi di apprezzamento della condotta degli obiettori di coscienza e l’auspicio che in futuro si 
potesse fare a meno del servizio militare (25).  La Corte, esprimendosi sul preteso contrasto fra la 
legge ordinaria e l’art. 21 della Costituzione (26), dichiarò non sussistente il contrasto ipotizzato, 
distinguendo tra la critica alla legge, anche consistente nella propaganda per il suo aggiornamento, e 
la pubblica apologia diretta a provocare la violazione della legge penale. Al riguardo ricordiamo che 
in quegli anni la critica all’ordinamento giuridico che non ammetteva l’obiezione di coscienza si 
sviluppò anche in sedi autorevoli, sia con le proposte di riforma presentate in Parlamento sia con 
alcuni lavori dei maggiori autori giuridici. Inoltre dobbiamo considerare il mutato clima sociale e 
politico di quel periodo che raggiunse, seppur con difficoltà e resistenze, anche gli apparati militari. 

E’ necessario però anche notare che la maggior apertura delle gerarchie militari nei riguardi 
dell’obiezione, verificatasi sul finire degli anni ‘60, aveva in sé, contrariamente a quanto potrebbe a 
prima vista apparire, connotazioni reazionarie. Infatti per le autorità militari la perdita di un numero 
limitato di giovani fra le truppe era un fatto ininfluente e la forza dell’esercito non sarebbe stata 
intaccata dalla mancanza di qualche recluta. Al contrario era molto più fastidioso avere all’interno 
delle strutture militari alcuni elementi che diffondevano le loro concezioni antimilitariste. Molti 
generali hanno sempre sognato un esercito formato da un numero ristretto di soldati ben 
equipaggiati, addestrati alla perfezione, convinti del loro compito e in grado di intervenire con 
rapidità in qualsiasi situazione. Tale visione moderna ed efficientista delle forze armate si scontra 
evidentemente con la gestione elefantiaca e burocratizzata di truppe di leva svogliate, male 
addestrate, scarsamente equipaggiate e con capacità di movimento notevolmente ridotte. Pertanto la 
maggior condiscendenza verso l’obiezione dimostrò una più marcata separazione fra la realtà 
sociale e il mondo militare, che non veniva scalfitto dagli stimoli progressisti provenienti dalla 
società civile. La casta militare, già da sempre autonoma rispetto al mondo esterno, con proprie 
leggi, regole e tribunali, tentò quindi di delimitare ancora di più il proprio terreno. 

Anche sotto l’aspetto legislativo la questione legata al riconoscimento dell’obiezione di 
coscienza mutò dopo le contestazioni del 1968, quando le gerarchie militari si mostrarono meno 

                                                           
(23) Cfr. "La giustizia penale", 1971, pag. 367. 
 
 
(24) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1967, pag. 142. 
(25) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1969, pag. 215. 
(26) "Tutti hanno diritto di manifestare liberamente il proprio pensiero con la parola, lo scritto e ogni altro mezzo di 
diffusione. La stampa non può essere soggetta ad autorizzazioni o censure. (...)" 



intransigenti nei confronti di una regolamentazione dell’obiezione. Non si ebbe di certo una 
migliore valutazione del rifiuto del servizio militare, ma ci si rese conto che una legge avrebbe 
evitato che diversi giovani politicizzati si fossero ritrovati nelle file dell’esercito o che, con i loro 
soggiorni nelle carceri militari, avessero attirato l’attenzione dell’opinione pubblica sull’argomento. 
Insomma, per i militari iniziava a non diventare sgradita una legge, magari punitiva e restrittiva, che 
li sbarazzasse di qualche testa calda. 

Obiezione di coscienza e servizio civile non sono sinonimi; infatti si fa il servizio civile, ma si è 
obiettori. Dunque, senza addentrarci in speculazioni ideologiche o anche solo lessicali, possiamo 
affermare che il rifiuto di un sistema che impone una scelta armata e militarizzata è il momento 
dell’obiezione, che poi, grazie alla normativa approvata, si esplica attraverso il servizio civile. In 
altri termini, l’obiezione è la volontà politica o religiosa di opporsi a un fatto ritenuto ingiusto; il 
servizio civile è l’alternativa offerta dallo Stato. 

La legge 772, pur con i suoi innegabili benefici, tolse tensione alla scelta di rifiutare l’esercito. 
Infatti se negli anni seguenti i giovani furono facilitati nella loro decisione e poterono optare di 
svolgere il servizio militare o quello civile come se scegliessero di andare al mare o in montagna, il 
rischio è che non tutti si siano resi conto che dietro a queste due scelte esistono impostazioni di vita 
diametralmente opposte. E’ il pericolo che denunciava Pietro Pinna, quando su Azione Nonviolenta 
scriveva: 

L’accettazione del servizio civile si risolve in una compromissione di principio e di fatto. Di 
principio, perché si viene a fornire un avallo di legittimità al diritto (potere usurpato) che si 
arroga lo Stato alla coscrizione forzata; di fatto, in quanto attraverso il meccanismo della legge 
esso ha sempre nelle sue mani l’assoluta possibilità di contenere il rifiuto del servizio militare in 
limiti tollerabili (...) col vantaggio sussidiario che, una volta elargita ed accettata l’alternativa 
del servizio civile, lo Stato può continuare con una parvenza di buona ragione la mistificazione 
secondo cui coloro i quali prestano ‘servizio in armi alla Patria’ lo stanno facendo per libera 
elezione. (...) Qualunque servizio civile non potrà mai colmare questa perdita, compensare 
questo vuoto di contestazione diretta la quale è invece la ragione fondamentale, costitutiva, 
dell’obiezione, massima spina per il militarismo dello Stato e pietra d’inciampo, grido di 
contraddizione per tutti coloro - partiti di sinistra in linea - che con buona coscienza vi 
consentono (e che con soddisfatta coscienza hanno appunto accolto l’idea di regolare 
l’obiezione) d’accordo col potere di tarparla. 

Dopo il 15 dicembre 1972 i nonviolenti hanno comunque potuto agire dentro la legge, anziché 
contro di essa. Ciò è senz’altro un fatto positivo, poiché gli obiettori sono cittadini che cercano di 
modificare la normativa ritenuta inadeguata. La 772 ha isolato le punte più estremistiche 
dell’antimilitarismo, come gli anarchici, e pertanto dopo la promulgazione della legge chi continuò 
a obiettare si oppose non solo all’istituzione, ma anche a coloro che, pur non essendo pienamente 
soddisfatti della legge, si accontentavano di essa. 

Dalla promulgazione della legge n° 772 il numero di giovani che presentarono domanda di 
obiezione fu in costante aumento, come si può rilevare dalla seguente tabella (27): 

          1973.................    143 
          1974.................    219 
          1975.................    238 
          1976.................    628 
          1977.................    780 
          1978.................  1.934 
          1979.................  2.000 
          1980.................  4.000 

                                                           
 
(27) I dati sono tratti per gli anni fino al 1978 da "Rivista Militare", maggio-giugno 1980; per gli anni successivi da 
"Sistema informativo a schede", n° 9, dicembre 1992. 



          1981.................  7.000 
          1982.................  6.971 
          1983.................  7.557 
          1984.................  9.093 
          1985.................  7.430 
          1986.................  4.282 
          1987.................  4.986 
          1988.................  5.697 
          1989................. 13.746 
          1990................. 16.767 
          1991................. 18.254 

In totale in questi anni superarono il numero di settantamila i giovani che svolsero il servizio 
civile e furono quasi millecinquecento gli enti convenzionati che li impiegarono. 

Mentre negli anni Cinquanta la storia dell’obiezione fu limitata a pochi casi isolati e profetici e 
negli anni Sessanta diventò lotta organizzata di un intero movimento, per gli anni che seguirono il 
1972 essa si esaurì quasi del tutto in contenziosi con il Ministero della Difesa e nelle vicende 
parlamentari volte a ottenere una riforma della legge n° 772.  Dopo le esperienze iniziali della Lega 
Obiettori di Coscienza (L.O.C.), che coordinò il movimento degli obiettori e che in ogni caso 
impostò una gestione politica del servizio civile, le lotte attuate dagli antimilitaristi sull’argomento 
furono quasi esclusivamente volte o al miglior funzionamento della legge esistente o alla 
sollecitazione di una sua riforma. 

Il fine ultimo dell’obiettore non è quello di evitare di partecipare personalmente alla guerra, ma 
quello di far cessare tutte le guerre. L’obiezione di coscienza non deve quindi essere finalizzata alla 
salvaguardia della propria integrità intellettuale, filosofica o religiosa, poiché ciò ne rappresenta 
soltanto un momento. Così come deve essere fase intermedia, e non scopo, il riconoscimento della 
propria opzione di coscienza. In altre parole l’obiezione non deve servire per affermare il diritto 
soggettivo di chi obietta, ma il diritto che l’azione cui si obietta andrebbe a violare. In pratica: chi 
obietta e si rifiuta di sparare non lo deve fare tanto per affermare il proprio diritto a non sparare, 
anche se ciò è fondamentale, quanto il diritto di vivere di colui contro il quale avrebbe dovuto 
sparare. 

Riassumendo, benché diverse manifestazioni di antimilitarismo, di pacifismo e anche di 
obiezione di coscienza si siano verificate nella storia italiana prima della seconda guerra mondiale, 
il gesto di Pietro Pinna non trovò in esse radici culturali o politiche. La sua obiezione fu l’atto 
spontaneo di un giovane che non voleva accettare di essere inserito nella struttura militare. La sua 
azione acquistò in seguito una forte valenza politica, ma nel momento in cui egli rifiutò di 
continuare il servizio militare si trattò di una ribellione personale. Pinna non aveva appoggi politici, 
né si curò di procurarseli prima di obiettare. La sua fu un’azione profetica, nata improvvisamente 
nella realtà sociale italiana, e fu anche una scelta geniale, poiché mise in moto un fermento che non 
si sarebbe più assopito. 

Come abbiamo già rilevato, esiste una grande differenza fra le lotte per il diritto di obiettare 
attuate negli anni ‘50 e quelle dei decenni successivi. I pochi emulatori di Pinna furono testimoni 
coraggiosi, ma isolati. Negli anni Sessanta, invece, si trattò di una lotta di gruppo. I nonviolenti, con 
il forte appoggio del Partito Radicale, si organizzarono e trasformarono il gesto prima profetico in 
un’azione politica. L’opinione pubblica veniva a conoscenza del problema non tanto per gli 
obiettori che venivano incarcerati, ma per il rumore che veniva organizzato intorno ai loro casi. 
Dopo la promulgazione della legge le lotte degli obiettori si ridussero a contenziosi con il Ministero 
della Difesa per una migliore attuazione della legge e alla battaglia parlamentare per la riforma della 
stessa. 

Le lotte a favore dell’obiezione non furono distribuite omogeneamente su tutto il territorio 
italiano, ma si concentrarono nella zona rappresentata dall’asse Perugia-Firenze. Solo in un periodo 



seguente, intorno alla seconda metà degli anni Sessanta, sorse un altro polo nella città di Torino. 
Non esiste corrispondenza fra le dimensioni dei centri abitati e il numero degli obiettori da loro 
provenienti. Talune delle più popolose città non hanno fornito neppure un obiettore, mentre piccoli 
comuni hanno visto nascere gruppi radicali di opposizione alla guerra. Ciò può essere spiegato con 
il fenomeno dell’emulazione, per cui un giovane era portato a seguire nel suo gesto di 
disobbedienza civile l’amico più vecchio, con il quale aveva condiviso gli ideali di militanza 
politica e che lo aveva preceduto in tribunale e in carcere. In generale, però, prima del 1972 
l’obiezione di coscienza è stata soprattutto un fenomeno individuale, anche per le pesanti 
conseguenze giuridiche che comportava e che potevano scoraggiare i meno decisi. 

Dal punto di vista della composizione sociale, i giovani che obiettavano avevano un titolo di 
studio medio-superiore e provenivano da una classe di piccola borghesia. 

Cercando le motivazioni che li spingevano all’obiezione, il motivo più ricorrente fu quello 
religioso. Pure negli obiettori politici i motivi religiosi furono quasi sempre presenti, anche se 
svincolati da una chiesa costituita. Soltanto gli anarchici si basavano su motivazioni esclusivamente 
materialistiche. Un discorso a parte meritano i testimoni di Geova. I primi obiettori per cause 
religiose furono i pentecostali; non risultano casi di obiettori ebrei. I cattolici arrivarono solo negli 
anni ‘60, ma divennero via via sempre più numerosi. Ciò dipese dal fatto che la gerarchia cattolica 
preconciliare si oppose decisamente alla possibilità di riconoscere il diritto di obiettare e tanto più di 
accettare, per la scelta dell’obiezione, motivazioni nate dalla fede cattolica. Dopo il Concilio le 
posizioni divennero più aperte e sorsero persino gruppi di preti che lottarono a fianco degli obiet-
tori, anche se all’interno della Chiesa restavano ampie fasce che continuavano a rifarsi a concetti 
meno sensibili al problema. A livello ufficiale vennero comunque redatti documenti che prendevano 
chiaramente le parti degli obiettori. 

La forza politica che più strenuamente lottò per il diritto di obiettare furono i radicali. I comunisti 
si opposero alle scelte degli obiettori fino agli anni Sessanta, quando iniziarono a guardarli con 
maggiore simpatia; non ebbero, però, una chiara e univoca visione del fenomeno, a causa 
dell’impostazione che li portava a prediligere un esercito di popolo quale baluardo per la difesa 
della democrazia. Maggior aiuto gli obiettori ebbero dai socialisti, che erano l’unica forza politica 
che aveva una tradizione storica di opposizione alla guerra o, per lo meno, di non appoggio a essa. 
All’interno di quasi tutti gli altri partiti la questione segnò una differenza generazionale, in quanto 
spesso, nonostante le decisioni contro l’obiezione assunte dai dirigenti, le forze giovanili 
mostravano aperte simpatie verso il fenomeno. E’ il caso della Democrazia Cristiana e del Partito 
Repubblicano Italiano. 

Senza ombra di dubbio i giovani che hanno sopportato il carcere per obiettare, coloro che hanno 
lottato opponendosi alla struttura militare e tutti quelli che hanno rifiutato di entrare a far parte 
dell’esercito hanno costruito una piccola parte della storia italiana del dopoguerra e contemporanea-
mente hanno contribuito a rendere più vicina la meta, impegnativa e affascinante, di “far uscire la 
guerra dalla storia”. 

 

 Sergio Albesano 


