Alcune note sull’obiezione di coscienza in Italia

L’art. 52 della Costituzione della Repubblica italiana recita: “La difesa della Patria ¢ sacro
dovere del cittadino. Il servizio militare ¢ obbligatorio nei limiti € modi stabiliti dalla legge. Il suo
adempimento non pregiudica la posizione di lavoro del cittadino, né 1’esercizio dei diritti politici.
L’ordinamento delle Forze armate si informa allo spirito democratico della Repubblica”. Nella
storia del nostro paese ci si accorse presto che 1’esigenza di contribuire alla difesa della patria, nella
forma in cui concretamente essa venne organizzata, talvolta poteva non essere rispettosa delle
convinzioni dei cittadini. Un ruolo centrale nell’affrontare tali controversie fu l’interpretazione
dell’articolo citato. Pertanto, per I’importanza che assumono i lavori preparatori nell’interpretazione
di una norma giuridica, ci sembra opportuno ripercorrere I’iter che porto alla sua formulazione defi-
nitiva e affrontare lo studio non solo con 1’analisi letterale, ma anche con la ricostruzione di
quell’elemento logico che ¢ I’intenzione del legislatore. Infatti proprio all’andamento dei lavori
preparatori si collego, nel vivo del dibattito suscitato dai primi casi di obiezione, quella parte della
dottrina che sosteneva 1’impossibilita per il nostro ordinamento giuridico di ammettere ipotesi di
esonero dal servizio militare ().

Certamente il clima politico e sociale di quel periodo immediatamente post-bellico, gli esiti
positivi della lotta armata contro il pericolo nazista, la prova di valore e di coraggio dei soldati
italiani riconosciuta da molti belligeranti influirono sul lavoro del costituente, che imposto la
discussione relativa alla difesa del paese essenzialmente sulle modalitd della difesa armata
organizzata nell’esercito. “In tutte le discussioni si consacro, sotto la spinta delle sinistre, il carattere
popolare e di massa del servizio militare, insieme a generiche dichiarazioni di ripudio della guerra e
dello ‘spirito democratico’ che avrebbero dovuto avere le forze armate” ).

I legislatori furono anche influenzati dagli accordi particolarmente gravosi imposti all’Italia dal
trattato di pace firmato a Parigi con le potenze alleate, nel quale si obbligava il nostro paese a
pesanti restrizioni riguardanti la marina, 1’esercito e I’aviazione. I costituenti dovettero tenere conto
delle imposizioni dettate a Parigi e cio fu senza dubbio una limitazione della nostra sovranita, che
perd dovette essere comunque accettata perché I’Italia usci sconfitta dalla guerra. Proprio per
chiedere una revisione del trattato di pace, il 1° marzo 1947 il presidente dell’assemblea costituente
invio un messaggio agli organi legislativi delle quattro grandi potenze, scrivendo fra 1’altro: “Essa
[I’assemblea costituente] rivolge un appello ai Parlamenti delle Nazioni Unite perché all’Italia, che
non si ¢ risparmiata nella lotta contro il comune nemico, che di questa lotta porta i segni nelle sue
citta devastate e nelle sue ricchezze distrutte, che alla vittoria alleata ha offerto tributi di azione, di
beni e di sangue, sia possibile ottenere, nell’ambito dell’O.N.U. e attraverso pacifici accordi tra i
paesi interessati, la revisione delle condizioni inflittele, che contengono mutilazioni territoriali
amarissime al sentimento nazionale; umiliazioni ingenerose al suo esercito, alla sua aviazione e alla
sua marina, prodigatasi accanto ai combattenti alleati; oneri finanziari ed economici tali da impedire
la sua rinascita ed il suo progresso sociale” (%).

All’interno dell’assemblea costituente il dibattito fu acceso sul tema inerente 1’obbligatorieta
della coscrizione o la scelta in alternativa di un esercito di volontari. Alla prima commissione
“Diritti e doveri dei cittadini” non venne nemmeno presa in considerazione la proposta di Lelio
Basso, che recitava: “Tutti i cittadini sono tenuti alle prestazioni personali allo Stato per servizio
militare e di lavoro”. Il Ministro della Difesa Nazionale, on. Luigi Gasparotto, propose di abolire la
coscrizione obbligatoria, considerando che, nell’epoca della bomba atomica e delle armi a lunga
gittata, il militare deve essere un tecnico specializzato e quindi un professionista volontario. Ma

(') Cfr. A. GOMEZ DE AYALA, L'obiezione di coscienza al servizio militare nei suoi aspetti giuridico-teologici,
Giuffré, Milano 1966, pag. 289.

() A. MAORI, Gli eretici della pace, Labirinto Editrice, Montepulciano (Siena) s. d. ma 1988, pag. 26.

(*) G. VEDOVATO (a cura di), Il trattato di pace con I'ltalia, Edizioni Leonardo, Firenze 1947, pag. 565. Per le
restrizioni imposte vedere da pag. 89 a pag. 117.



quando De Vita propose il volontariato al posto della coscrizione obbligatoria, il P.C.I. per bocca di
Togliatti affermo, indicando la direzione nella quale da allora in poi senza troppe esitazioni i
comunisti si sarebbero mossi, che con tale sistema non si sarebbe piu avuto “il popolo intero che si
arma ed ¢ pronto a difendere il suolo della patria, ma una categoria di professionisti”. Con
I’affermazione dell’obbligatorieta si volle escludere in maniera tassativa qualsiasi forma di esercito
di mestiere, rilevando come il servizio volontario contrastasse con il principio che la difesa della
patria ¢ sacro dovere di tutti i cittadini (*). Inoltre si temeva la pericolosita della presenza di un
esercito di mestiere per le istituzioni democratiche faticosamente conquistate. La leva di massa era
considerata storicamente una conquista rivoluzionaria e si pensava che, se I’esercito di popolo non
esclude I’'imposizione di una dittatura, quello di mestiere la pud favorire e che il servizio militare
aperto a tutta la popolazione garantisce in casi eccezionali 1’autodifesa, in quanto si possono
sfruttare le conoscenze belliche apprese nell’esercito per ribellarsi a un governo ingiusto, come
accadde per i partigiani.

Non mancarono voci, peraltro isolate, che invocarono, in sede di stesura dell’articolo e
precisamente nelle riunioni dell’assemblea costituente tenutesi fra il 20 e il 22 maggio 1947, scelte
radicalmente diverse. Alcuni membri della costituente evidenziarono che 1’abolizione del servizio
militare obbligatorio avrebbe allontanato dall’Italia il pericolo di diventare mercenaria dell’uno o
dell’altro blocco di potenze e che cido avrebbe dato I’avvio a un primato civile italiano in Europa.
Inoltre “la neutralitd perpetua” avrebbe permesso al nostro paese di assumere una funzione
mediatrice, realizzabile per la sua posizione geografica intermedia fra i due blocchi. Cairo
(P.S.L.I.), Chiaramello (P.S.L.I.), Calosso (P.S.I.) e altri proposero I’emendamento: “Il servizio
militare non ¢ obbligatorio. La Repubblica, nell’ambito delle convenzioni internazionali, attuera la
neutralitd perpetua”. Tale decisione, che avrebbe modificato completamente I’impostazione della
questione, fu respinta. Calosso, Chiaramello, Pertini, Matteotti e altri proposero un comma
aggiuntivo, il quale stabiliva che “nel bilancio dello Stato le spese per le forze armate non potranno
superare le spese della Pubblica Istruzione, salvo legge del Parlamento di durata non superiore ad
un anno”. La proposta venne giudicata demagogica e fu nettamente bocciata, con voto contrario
anche dei comunisti. In alcuni interventi venne suggerito che per difesa si potesse intendere anche
quella attuata attraverso una mobilitazione di prevenzione e di soccorso diffusa su tutto il territorio
nazionale, considerando la realta di un eventuale futuro conflitto deciso da mezzi distruttivi lanciati
da un continente all’altro, con modalita che imponevano esigenze difensive del tutto nuove. Proprio
con riferimento ai nuovi ruoli individuabili in un simile scenario di difesa, che vede un
coinvolgimento totale della popolazione, chi intervenne prese in considerazione una cerchia di
destinatari pit vasta che non i soli appartenenti alle forze armate (°). A rafforzare tale
interpretazione, un emendamento tendente a specificare che soltanto i cittadini di sesso maschile
sono obbligati a prestare il servizio militare fu respinto dall’assemblea. Proprio partendo da queste
considerazioni, che prefigurano modi nuovi di contribuire come cittadini in maniera attiva alla
difesa della patria in caso di aggressione, prese forma una linea interpretativa della giurisprudenza
che apri la strada al considerare compatibile con la nostra carta fondamentale la posizione di quanti,
per profondi convincimenti, ritengono in contrasto con la propria coscienza il far parte
dell’organizzazione militare.

Il problema dell’obiezione di coscienza fu affrontato nel corso dei lavori preparatori per la
stesura dell’art. 52 con la presentazione di un emendamento, proposto dall’on. Caporali, che
assicurasse “l’esenzione dal portare le armi per coloro i quali vi obbiettino ragioni filosofiche e
religiose di coscienza”. Certamente questo inserimento avrebbe potuto risolvere nella sede piu alta
la complessa problematica che si sviluppo in seguito, proprio a partire dalla formulazione definitiva
dell’articolo in questione, ma la proposta ottenne soltanto un centinaio di voti favorevoli.

(*) Cfr. V. FALZONE F. PALERMO F. COSENTINO (a cura di), La Costituzione della Repubblica Italiana, Monda-
dori, Milano 1980, pag. 166.
(°) Cfr. Atti Assemblea Costituente, pag. 4065.



D’altronde non vi erano ragioni perché una tale disposizione non fosse considerata degna di
menzione costituzionale, visto che nelle costituzioni di altri paesi, quali I’Olanda e la Repubblica
Federale Tedesca, era gia stata prevista I’esenzione dal servizio militare per ragioni di coscienza. Il
proponente il 20 maggio cosi si era espresso a difesa del suo emendamento: “Ho (...) presentato a
mio nome personale, come vecchio pacifista integrale ed intransigente (...), un emendamento sugli
obiettori di coscienza. (...) Obiettare vuol dire compiere un atto meritorio, condannando quello che
la guerra ha piu di crudele e di orribile; e vuol dire soprattutto negare la guerra. (...) Tuttavia mi li-
miterd a dirvi che gli obiettori di coscienza non sono degli irregolari, essi non devono confondersi
con 1 disertori, essi chiedono di servire la Patria in umilta rivendicando il diritto di non tradire 1
principi spirituali ai quali sono legati, alle loro convinzioni umane. (...) Gli obiettori di coscienza
costituiscono la pattuglia avanzata della nuova umanita, che si ostina a credere nella maesta della
vita contro tutte le forze che tendono a degradarla”. Il relatore della commissione, il democristiano
Merlin, motivo la sua opposizione all’emendamento con il fatto che “in Italia non esistono sette le
quali abbiano consacrato una speciale attivita sull’argomento. Rispettabile ¢ lo scrupolo di
coscienza, ¢ gia le nostre leggi ne tengono conto per i sacerdoti, ma non bisogna esagerarlo e
sancirlo nella Costituzione, per non arrivare a conseguenze assai pericolose”. E’ probabile che la
motivazione che cercava di dimostrare una contrarieta non as
soluta al riconoscimento dell’obiezione, legata piuttosto alla constatazione della sua non utilita in
quel periodo storico (°), fosse un pretesto per concludere diplomaticamente la questione. Tale
considerazione puo essere avanzata analizzando quale fu la posizione democristiana al riguardo nei
venticinque anni seguenti. In altre parole sembra che il costituente, pur evitando di negare la realta
storica, non si sia nemmeno preoccupato di prevenirla. A favore dell’emendamento Caporali voto
anche Paolo Rossi, che nella sua dichiarazione di voto affermo: “Mi pare che I’on. Relatore non
abbia capito in pieno 1’enorme importanza dell’argomento quando lo ha sottovalutato come una
questione che possa interessare soltanto alcune sette ignorate nel nostro paese come quella dei
Quaccheri”.

Al termine del dibattimento fu approvato il comma proposto da Gasparotto, Laconi, Targetti,
Merlin e altri secondo il quale il servizio militare ¢ obbligatorio “nei limiti e nei modi stabiliti dalla
legge”. La preoccupazione dei proponenti era quella di evitare che una formulazione troppo rigida
dell’obbligatorieta del servizio militare escludesse da una parte alcune forme di volontariato dello
stesso e dall’altra il riconoscimento di qualche esenzione. Un’eccezione ¢ ad esempio quella
stabilita dal testo unico delle disposizioni sul reclutamento dell’esercito, n® 3363, che sancisce
I’esenzione dal servizio militare per “i chierici ordinati in sacris o religiosi che abbiano emesso i
voti, 1 ministri di culto ammessi nello Stato”. Un’altra esenzione fu indicata dalla circolare n°
12020/R del Ministero della Difesa del 30 dicembre 1948, che stabili il rinvio a epoca indeterminata
della chiamata alle armi per il “partigiano combattente che, come tale, abbia, entro 1’8 maggio 1945,
prestato un minimo di sei mesi di servizio nelle formazioni armate partigiane a carattere
continuativo o che, indipendentemente dalla durata del servizio, sia rimasto ferito o mutilato in
combattimento o in dipendenza dell’attivita partigiana svolta”. In definitiva la legge prescrisse che
fossero esentati gli ex partigiani, le donne, gli inabili e 1 ministri di culto. La Costituzione dunque
non escludeva completamente la possibilita dell’obiezione; sarebbe bastato inserire una quarta
categoria di esentati, quella degli obiettori ().

Nell’ordinamento italiano mancava una regolamentazione degli organi e della procedura che
dovevano accertare la vera obiezione. Tale determinazione normativa non avrebbe creato di per sé il
diritto di obiettare, ma lo avrebbe presupposto quale diritto naturale, connaturato con le basi
dell’ordinamento giuridico democratico. Coloro che erano favorevoli all’obiezione reputavano

(®) Cfr. BETTINELLI, Profili di diritto costituzionale della disciplina legislativa dell'obiezione di coscienza - prime os-
servazioni sulla L. 15/12/72 n°® 772, in "La giurisprudenza costituzionale", 1972, pag. 2925.

(') Cfr. la tesi di S. POCHETTINO, La giurisprudenza della Corte Costituzionale su dovere di difesa ed obiezione di
coscienza, Facolta di Giurisprudenza dell'Universita degli Studi di Torino.



opportuno che pure in Italia venisse stabilita sull’argomento una regolamentazione procedurale, ma
consideravano anche che il semplice difetto di organi speciali, d’altronde non indispensabili, non
poteva negare il diritto di non uccidere. “L’incertezza sull’organo e sulla competenza a conoscere
tale diritto non puo infirmare I’assoluta ed imprescindibile necessita che il diritto stesso, che ¢
assoluto, sia comunque fatto salvo” (%). Pertanto 1’inidoneitd psichica sarebbe dovuta essere
considerata come 1’inidoneita fisica, per cui, ad esempio, ¢ esentato chi ha una statura inferiore al
metro ¢ mezzo. Come conseguenza si riteneva che nel nostro paese dovesse essere introdotta con
una semplice circolare amministrativa la regolamentazione di tale inidoneita e non una legge
innovatrice, poiché il diritto di non uccidere sarebbe implicito nella Costituzione e nei principi
generali a cui ¢ ispirato I’ordinamento democratico italiano.

Infatti, si sosteneva che il diritto di non uccidere fosse senza dubbio un diritto naturale ¢ non
potesse essere revocato in nessun caso. Anche se alcuni regimi pretendono di dare validita
prioritaria al comando dell’autorita piuttosto che al diritto naturale, tale pretesa ¢ insostenibile.
Neppure le leggi di guerra sono assolute; infatti certi ordini rimangono illeciti anche se emanati in
base a norme che si pretendono giuridiche. Cosi il tribunale internazionale di Norimberga, che
giudico 1 criminali di guerra tedeschi colpevoli di atrocita, nonostante la difesa eccepisse che essi
agirono legittimamente per ordine dell’autorita superiore, respinse questa tesi, affermando che
prima di essere militari si ¢ uomini, forniti di coscienza e di personalita tali che certi principi non
possono essere rinnegati di fronte a qualsiasi ordine, sia pure di carattere militare. I giudici
riconobbero quindi la preminenza della liberta e della coscienza individuali sull’assolutismo della
gerarchia militare, la quale pud condurre alle pit mostruose aberrazioni.

I difensori degli obiettori sostenevano che, al di sopra e anteriormente alle leggi positive,
esistono 1 diritti essenziali e inalienabili che vengono dati dalla natura ancora prima che dallo Stato.
Tale concetto ¢ accolto dalla nostra Costituzione, la quale all’art. 2 dichiara: “La Repubblica
riconosce ¢ garantisce i diritti inviolabili dell’'uvomo sia come singolo, sia nelle formazioni sociali
ove si svolge la sua personalita”. I difensori sostenevano che il diritto di non uccidere derivasse
dalla natura e che su di esso lo Stato non potesse interferire. Lo Stato pud imporre molti comandi al
cittadino, anche di essere ucciso per gli interessi della collettivita, ma non pud obbligarlo a
rinnegare la propria coscienza. La nostra repubblica non solo riconosce, ma garantisce i diritti
inviolabili, sia individualmente sia nelle formazioni sociali (come appunto 1’esercito).
L’ordinamento militare non € un mondo a sé, dove sia lecito esercitare ogni e qualsiasi comando.
L’art. 52 della Costituzione, affermando che “lI’ordinamento delle forze armate si informa allo
spirito democratico della Repubblica”, allude a quei principi consacrati, fra gli altri, dal gia citato
art. 2, che a sua volta ¢ ispirato ai principi progressisti espressamente richiamati dall’art. 15 del
trattato di pace, che recita: “I’Italia prendera tutte le misure necessarie per assicurare a tutte le per-
sone soggette alla sua giurisdizione, senza distinzione di razza, sesso, lingua o religione, il
godimento dei diritti dell’'uomo e delle liberta fondamentali, ivi comprese la liberta d’espressione,
di stampa, di diffusione, di culto, di opinione politica e di pubblica riunione”. Anche
I’Organizzazione delle Nazioni Unite approvo all’unanimita il 10 dicembre 1948 a Parigi la
Dichiarazione universale dei diritti dell’'uomo, che all’art. 18 stabilisce: “ogni persona ha il diritto
alla liberta di pensiero, di coscienza, di religione”.

Stabilito che vi ¢ il diritto di non uccidere e che esso esiste nell’ordinamento democratico dello
Stato italiano, i difensori affermavano quindi che I’obiezione di coscienza, essendo ’esercizio di un
diritto, evidentemente non ¢ un reato. La condotta dell’obiettore nei riguardi dell’autorita militare
non pud configurarsi come reato di disobbedienza, ai sensi dell’art. 173 del Codice di procedura
penale in tempo di pace, poiché puod compiere un atto di disobbedienza militare solo chi sia un
militare, situazione che non riguarda I’obiettore. Beninteso, I’obiettore non rifiuta ogni e qualsiasi
servizio, ma egli non ¢ un militare per cio che questo termine concerne la “milizia”, cio¢ 1’uso delle
armi. In sostanza manca la materialita stessa del fatto che si pretende criminoso.

(*) B. SEGRE, Costituisce reato I'obiezione di coscienza?, in "Il foro penale", n° 2, marzo-aprile 1949.



I difensori sostenevano che del resto mancasse anche il cosiddetto dolo specifico. Esso non
dovrebbe sussistere neppure nel militare che, pur sapendo di essere sottoposto alla disciplina e
all’uso delle armi, tentasse di sottrarsi alla disciplina stessa, poiché il reato di disobbedienza non ha
un dolo specifico. Ma di certo I’obiettore, se si eccettua il maneggio delle armi, non intende sottrarsi
a fatiche e incombenze, qualunque esse siano, e quindi considerare reato 1’obiezione di coscienza
veniva valutato come un eccesso di potere giurisdizionale.

Ritenere, pero, il rifiuto del servizio militare solo come 1’applicazione del diritto di non uccidere
era una schematizzazione troppo semplicistica. Infatti, ci sarebbero voluti ancora molti anni per
arrivare all’approvazione di una legge che sancisse il diritto di obiettare, poiché i tribunali militari
negarono sempre rilevanza all’obiezione, affermando che il servizio militare ¢ oggetto di un obbligo
solennemente stabilito dalla Costituzione (°). In seguito gli avvocati difensori dei vari obiettori, se
non riuscirono a giungere a una assoluzione dei loro assistiti con conseguente riconoscimento
dell’obiezione, riuscirono comunque a fare assegnar loro pene piu lievi attraverso le clausole della
non continuazione del reato e, sebbene in rare occasioni, dei particolari motivi morali e sociali ('.

La magistratura militare fu anche chiamata a pronunciarsi sul contrasto fra gli artt. 52 ¢ 19 (")
della Costituzione e, piu in generale, a comporre il rapporto tra il diritto alla liberta di culto del
cittadino e il diritto dello Stato di esigere la prestazione del servizio militare. Ma il riferimento
all’art. 8 ('*) della Costituzione ricollega 1’esenzione alla materia delle intese che possono
intercorrere fra confessioni religiose e Stato italiano; I’esenzione si porrebbe quindi sullo stesso
piano di quella prevista per 1 ministri di culto della Chiesa cattolica e non come riconoscimento
generale di posizioni soggettive fondate su motivi di coscienza ().

Fu proprio sui possibili diversi modi di interpretare il rapporto tra i due concetti che si
incentrarono i primi tentativi di difesa di quanti si dichiararono in coscienza contrari all’uso delle
armi, cercando di rintracciare nel testo costituzionale la legittimita di tale comportamento. Fu in
questo periodo che si impostarono i punti fondamentali di un filone interpretativo che venne in
seguito recepito dalla Corte. Riprendendo i lavori della costituente, e precisamente il percorso
attraverso cui si pervenne alla formulazione del secondo comma dell’art. 52, si pose I’accento sulla
funzione che 1’autore dell’emendamento attribui alla legge ordinaria di stabilire 1 modi e i limiti nei
quali ¢ obbligatorio il servizio militare. Si prospettd cosi una distinzione tra i due doveri, che ne
evidenziasse sia I’autonomia 1’uno dall’altro sia la differenza dei soggetti destinatari, essendo il
primo assoluto e quindi indirizzato a tutti i cittadini e il secondo relativo, gravante sui soggetti che il
legislatore avrebbe provveduto a individuare. In questa maniera 1’esenzione dal servizio militare
non avrebbe comportato ’esenzione dal piu generale dovere di difesa. Questo approccio venne
ripreso successivamente come 1’unico schema interpretativo che avrebbe permesso di comporre il
contrasto fra ’esigenza di tutelare i diritti inviolabili dell’uomo, riconosciuti dalla Repubblica, ¢ la
necessita di esigere i doveri inderogabili, tra i quali quello di difesa ('*). Si escluse anche
decisamente che il dovere di prestare il servizio militare discendesse come corollario dal sacro
dovere di difesa, concependo come perfettamente ammissibile che leggi ordinarie regolassero le

(°) Cfr. ad esempio: T.S.M. 25 febbraio 1966, Tondo, in "La giustizia penale", 1967, II, col. 539; T.S.M. 8 marzo 1966,
Della Salvia, in "La giustizia penale", 1967, II, col. 534; T.S.M. 24 giugno 1966, Fabbrini, in "La giustizia penale",
1967, 11, col. 535; T.S.M. 24 novembre 1970, Polisini, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 368.

(10) Cfr. T.M.T. Verona 19 ottobre 1951, Valente, in "Le corti di Brescia e Venezia", 1952, p. 800; T.M.T. Milano 27
gennaio 1953, Barbani, in "Il foro italiano", 1953, II, col. 205. In dottrina sono state manifestate opinioni favorevoli: A.
PEDIO, Obiezione di coscienza e motivi di particolare valore morale o sociale, in "Il foro penale", 1954, p. 32; R.
VENDITTI, I reati contro il servizio militare e contro la disciplina militare, Giuffré, Milano 1968, I ed., p. 188.

(") "Tutti hanno diritto di professare liberamente la propria fede religiosa in qualsiasi forma, individuale o associata, di
farne propaganda e di esercitarne in privato o in pubblico il culto, purché non si tratti di riti contrari al buon costume".
(%) "Tutte le confessioni religiose sono egualmente libere davanti alla legge. Le confessioni religiose diverse dalla
cattolica hanno diritto di organizzarsi secondo i propri statuti, in quanto non contrastino con l'ordinamento giuridico
italiano. I loro rapporti con lo Stato sono regolati per legge sulla base di intese con le relative rappresentanze".

(*) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1956, pag. 849 ss.

(") Cfr. A. PEDIO, Osservazioni sull'obiezione di coscienza, in "Il foro italiano", 1953, pag. 206 ss.



ipotesi di convertibilita della prestazione militare. Furono in realta tentativi piuttosto isolati in quel
momento storico caratterizzato dalla guerra fredda che induceva a guardare con sospetto tutte le
manifestazioni in qualche modo critiche verso ’esercito e il sistema difensivo.

La dottrina piu ostile all’obiezione di coscienza tentd un collegamento tra I’art. 52 e il principio
etico di cui all’art. 54 della Costituzione ("), concernente il dovere di fedelta alla Repubblica, com-
prensivo, secondo questa impostazione, del dovere di obbedienza. N¢é si potevano addurre, per
questi autori, il principio di liberta religiosa, tutelato dall’art. 19 della Costituzione, che non si
estenderebbe a una materia, quale la prestazione del servizio militare, di innegabile competenza
dello Stato, o il principio di liberta di pensiero, che non avrebbe potuto concretarsi nell’acquisizione
del diritto a particolari esenzioni di prestazioni costituzionalmente obbligatorie. In questo modo si
giunse a sostenere una vera e propria incostituzionalita dell’obiezione di coscienza, che pertanto
diventava superabile solo con una riforma di tipo costituzionale. Quest’ultima pero, se fosse stata
effettuata, sarebbe stata contraria al diritto di eguaglianza giuridico-sociale dei cittadini e avrebbe
aperto la strada a tutte le evasioni, permettendo addirittura la propaganda diretta a sabotare
I’organizzazione difensiva dello Stato. L’incostituzionalitd venne sostenuta anche sotto un diverso
profilo: inquadrato il servizio militare come uno Status particolare, avente come presupposto il piu
generale status di cittadinanza, si sostenne che quanti avessero rifiutato I’onere militare, avrebbero
di conseguenza respinto la loro piena appartenenza alla cittadinanza dello Stato. D’altra parte,
sempre a parere di tali autori, I’incostituzionalita di un riconoscimento legislativo dell’obiezione di
coscienza discenderebbe dall’inattuabilita del volontariato nella prestazione militare. Una diversa
interpretazione, si concluse, condurrebbe a ravvisare una contraddizione nella norma, poiché
I’obbligatorieta della prestazione militare ¢ stata ribadita dal costituente, ritenendo che solo il
servizio militare possa essere idoneo alla difesa della patria. In tal modo il ragionamento si chiudeva
in un cerchio di argomentazioni che si rimandano a vicenda.

Le intuizioni che stavano alla base dei primi interventi piu aperti e attenti furono riprese in
seguito. Si noto che la Costituzione non specifica come debba realizzarsi il dovere di difesa e che in
particolare non prevede che la difesa debba essere attuata solo attraverso I’uso delle armi. Inoltre
venne evidenziata una differenza tra il dovere di fedelta alla Repubblica, che opera in ogni ambito
del nostro ordinamento, e il dovere di difesa, che € un mezzo estremo di tutela dello Stato. Una di-
versa interpretazione che avesse posto il servizio militare come unica forma di difesa avrebbe reso
superflua la previsione di un dovere costituzionale di difesa. Non solo, ma si evidenzid anche come,
mentre il dovere di difesa ¢ perenne, 1’obbligo del servizio militare ¢ temporaneo; inoltre il secondo
si adempie sotto le armi, inserito in uno speciale rapporto di soggezione tipico delle forze armate,
cosa che non avviene per il primo. In tale impostazione si legittimo, accanto alla difesa in armi, una
difesa prescindente dal servizio militare e quindi I’ammissibilita dell’obiezione di coscienza, in
quanto questa si concreti in forme di difesa non armata. Compito della legge, quindi, sarebbe stato
quello di ridurre 1’operativita del servizio militare a favore della prestazione di un servizio civile per
quei cittadini che avessero inteso contribuire in modo diverso alla difesa del paese, fatta salva la
loro posizione di parita con i militari.

Nei primi anni Sessanta il tema dell’obiezione di coscienza ritornd alla ribalta quando alcune
obiezione eccellenti, come quella del cattolico Gozzini, suscitarono un rinnovato scalpore. Ma la
grande differenza sull’argomento fra gli anni Sessanta e il decennio precedente nasce dal maggior
peso politico che acquisto 1’obiezione di coscienza. Mentre negli anni Cinquanta 1’obiezione era un
gesto isolato e profetico, nel decennio successivo essa diventd un’azione collettiva e dietro a ogni
singolo obiettore c’era un gruppo che si adoperava per pubblicizzare la sua scelta. Fu proprio questo
carattere popolare, che acquisi I’obiezione di coscienza, a renderla visibile. Si puo affermare che in
questo periodo I’opinione pubblica venne a conoscenza del problema dell’obiezione non tanto per

(**) "Tutti i cittadini hanno il dovere di essere fedeli alla Repubblica e di osservare la Costituzione e le leggi. I cittadini
cui sono affidate funzioni pubbliche hanno il dovere di adempierle con disciplina ed onore, prestando giuramento nei
casi stabiliti dalla legge".



gli obiettori incarcerati, quanto per le manifestazioni che furono organizzate intorno ai loro casi.
Inoltre I’atmosfera politica era profondamente mutata: la guerra fredda stava terminando e 1’era di
Kennedy e di papa Giovanni XXIII aveva suscitato nuovi ideali. In questo clima piu favorevole gli
obiettori e gli antimilitaristi in genere tornarono a farsi sentire, anche se bisogna notare che le oc-
casioni in cui si parlava di obiezione erano in genere eventi repressivi, come processi € incarcera-
zioni. E’ perd interessante notare che la stampa e 1’opinione pubblica non guardavano piu agli
obiettori con ostilita o diffidenza, ma li consideravano come giovani che pagavano il prezzo delle
proprie idee e quindi tributavano loro il dovuto rispetto. Nel giro di pochi anni avvenne da parte
della stampa un grande cambiamento nel modo di valutare gli obiettori: prima vi era sconcerto di
fronte al gesto individualistico di questi giovani Sui generis; ora vi era aperta simpatia. I tribunali
continuavano a condannare gli obiettori e le porte delle carceri si aprivano ancora per ospitarli, ¢
vero, ma si avvertiva sempre piu tutto questo come un’ingiustizia.

La lunga e costante giurisprudenza della massima magistratura militare, che fu chiamata a
pronunciarsi con una certa frequenza sui ricorsi proposti dagli obiettori condannati in prima istanza,
pose temporaneamente fine alle iniziali oscillazioni interpretative. In una sentenza del 1961 il
Tribunale Supremo Militare respinse la tesi della difesa, la quale sosteneva che fra 1 diritti
fondamentali, tutelati dall’art. 2 della Costituzione, fosse compreso quello di non uccidere; la corte
imposto la lettura dei diritti in questione in chiave di reciprocita con i doveri inderogabili di
solidarieta, fra i quali vennero annoverati il dovere di difesa della Patria e, sullo stesso piano, del
servizio militare. Non vi era quindi, per i giudici, una differenza di grado fra i due doveri; anzi si
affermo che il servizio militare altro non ¢ che la necessaria preparazione fisica e spirituale alla di-
fesa della patria ('°). Venne cosi riaffermato, capovolgendolo, lo stretto collegamento fra i due
doveri, concependo quello militare non come conseguente, ma come fase preparatoria al dovere di
difesa. Da questa impostazione discende che la possibilita di sottrarsi all’esercito non ¢ altro che
una forma di esenzione da entrambi i doveri; possibilita che sembro ammessa in linea di principio,
ma di cui si constatd la mancanza nell’ordinamento positivo. A questa posizione, che individuo
nella sede legislativa il luogo dove il problema avrebbe dovuto trovare soluzione, il Tribunale
Supremo Militare rimase sostanzialmente fedele in seguito, pur non mancando di constatare sempre
piu come fosse proprio 1’assenza di un’esplicita previsione legislativa a determinare 1’illegittimita
del comportamento incriminato. Tanto pit che una diversa disciplina legislativa sarebbe stata
espressione di una mutata coscienza collettiva, la quale invece continuava a reclamare come un de-
bito di fedelta verso la patria I’adempimento dell’obbligo del servizio militare da parte del cittadino.

Questo ragionamento fu in seguito addotto soprattutto per respingere le numerose impugnazioni
dirette a ottenere una riforma, con il riconoscimento almeno dell’attenuante generica prevista dal
primo comma dell’art. 62 del codice penale. Infatti il rifiuto del servizio militare non poteva fon-
darsi su motivi di particolare valore sociale o morale, poiché per i giudici esso si poneva in
contrasto con la moralita e la socialitd che permea la coscienza collettiva (). D’altro canto non si
potevano neppure ammettere forme di esercizio del culto che fossero in contrasto con 1 suddetti
motivi. In questa maniera veniva anche disinvoltamente aggirata la problematica del raccordo fra
dovere di difesa e liberta religiosa.

Quindi, secondo i giudici, il dovere di difesa si concretizzava soltanto nelle forze armate ('*).
L’esercito, pero, ¢ destinatario di compiti di difesa della patria che non solo sono diretti a garantire
la sovranita dello Stato a un livello internazionale, ma che prevedono anche alcune modalita di
attuazione diverse, attraverso una solidale assistenza in caso di calamita che mettono in pericolo

(*%) Cfr. "La giustizia penale", 1961, p. 504 ss.

(‘") Cfr. ad esempio: T.S.M. 27 febbraio 1970, Porcelli, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 363; T.S.M. 11 dicembre
1970, Spaccasassi, in "La giustizia penale", 1971, II, col. 365; T.S.M. 17 marzo 1972, Amprino, in "La giustizia
penale", 1973, 11, col. 356; T.S.M. 30 maggio 1972, Trevisan, in "La giustizia penale", 1973, II, col. 363.

('*) Cfr. "La giustizia penale", 1960, pag. 653.



I’ordinato vivere sociale e che con il maneggio delle armi nulla hanno a che fare ().

Alcuni giuristi reputavano che esimere dal servizio militare gli obiettori fosse una soluzione
senz’altro da rigettare perché, a parte ogni altra possibile considerazione, risultava contrastante con
il principio di eguaglianza. Essi proponevano contemporaneamente di adibirli a servizi militari non
combattenti, ma a condizione che venisse accertato in modo rigoroso, desumendola dall’insieme
della personalita dell’obiettore, la fondatezza dei suoi motivi morali, € non solo religiosi e, inoltre,
che I’esentato venisse destinato non gia a uffici sedentari, bensi a compiti che richiedessero rischio
e sacrificio, sia in pace sia in guerra (*). In effetti una circolare del Ministero della Difesa del 1961
consentiva che chi mostrasse scrupoli morali fosse destinato ai servizi nei vigili del fuoco.

Alla fine del 1967 furono resi noti 1 dati ufficiali sugli obiettori imprigionati, che perd sono di
difficile verifica e senz’altro calcolati per difetto perché non tengono conto dei casi di obiezione di
coscienza al di fuori di una dichiarazione esplicita di non collaborazione con le forze armate. La
progressione resa pubblica era la seguente:

1961 4
1962 11
1963 14
1965 24
1966 41

1967 (fino a novembre) 36

Alla data del mese di novembre del 1967 si trovavano in prigione settantasette obiettori, mentre
complessivamente dal dopoguerra ne erano stati condannati, ufficialmente, duecentonove. Il
costante aumento del numero di obiettori condannati, piu che a un allargamento della coscienza
antimilitarista nel nostro paese, ¢ probabilmente da collegarsi alla crescita quantitativa dei testimoni
di Geova. In sostanza essi, anche se non avevano intenzione di creare un caso politico del loro
rifiuto di svolgere il servizio militare, di fatto lo suscitarono ugualmente con I’alto numero dei loro
obiettori, che rese piu visibile il problema.

Spesso furono proposte eccezioni costituzionali davanti ai giudici militari. Oltre alla Corte
costituzionale, anche il giudice ordinario avrebbe potuto intervenire, interpretando le norme
contenute nel codice militare in modo piu rispettoso dei diritti fondamentali stabiliti dalla Costitu-
zione. Se tale compito di controllo di costituzionalita esercitato dai giudici comuni in generale non
venne effettuato, esso in particolare non si realizzo a proposito della magistratura militare, la quale
dichiaro sistematicamente infondate le eccezioni di incostituzionalita sollevate. Pertanto il
Tribunale Supremo Militare si configurd come la piu alta istanza di una giurisdizione speciale,
impermeabile alle sollecitazioni esterne, la cui sopravvivenza alla Costituzione repubblicana sollevo
tante critiche, soprattutto con riguardo all’impossibilita di ricorrere in cassazione, mentre questa
possibilita & tassativamente prevista dall’art. 111 (*') della Costituzione (*). Invece il tribunale
supremo ritenne che 1’assenza nel nostro ordinamento di una norma che discrimini colui che rifiuta i
doveri propri del suo stato militare fosse in armonia con il principio dell’obbligatorieta del servizio

("’) Cfr. "La giustizia penale", 1967, pag. 535.

(*°) Cfr. C. MORTATI, Istituzioni di diritto pubblico, Tomo secondo, CEDAM, Padova 1969, pag. 1036.

(") "Tutti i provvedimenti giurisdizionali devono essere motivati. Contro le sentenze e contro i provvedimenti sulla li-
berta personale, pronunciati dagli organi giurisdizionali ordinari o speciali, ¢ sempre ammesso ricorso in cassazione per
violazione di legge. Si puo derogare a tale norma soltanto per le sentenze dei tribunali militari in tempo di guerra.
Contro le decisioni del Consiglio di Stato e della Corte dei conti il ricorso in cassazione ¢ ammesso per i soli motivi
inerenti alla giurisdizione".

(**) Cfr. Conso, Verso un'illimitata sopravvivenza delle giurisdizioni speciali preesistenti alla Costituzione? Commento
alla sentenza della Corte Costituzionale n° 41 del 15.6.60, in "Rivista italiana di diritto e procedura penale", 1960, pag.
981. 1l sistema giurisdizionale militare venne riformato nel 1981, per evitare un referendum abrogativo, introducendo
una seconda istanza ed attribuendo alla cassazione la competenza di decidere sulla legittimita in terzo grado.



militare fissato dall’art. 52 della Costituzione (*).

La strada per un intervento della Corte Costituzionale fu preparata dal divario tra la rigidita
interpretativa della giurisprudenza e la mutata coscienza sociale, provocata da casi sempre piu
numerosi di obiezione che coinvolsero in modo crescente anche la parte piu sensibile del mondo
cattolico. L’occasione che permise alla Corte di intervenire nel vivo dell’argomento fu un giudizio
sulla questione riguardante 1’obbligo del servizio militare anche per chi abbia perduto la
cittadinanza italiana per sua volontd (**). In questa sentenza i giudici costituzionali operarono
un’esegesi della norma che recuperd I’analisi interpretativa piu aperta alla possibilita di un
riconoscimento legislativo dell’obiezione di coscienza. Infatti fu stabilito che il sacro dovere di
difesa della patria trascende e supera il dovere del servizio militare, nel quale il primo non si
esaurisce; venne quindi affermata un’autonomia istituzionale dei due doveri, per cui il servizio
militare puo configurarsi come profilo strumentale rispetto al dovere di difesa. Anzi la qualifica di
sacralitd comporta che per tutti i cittadini, senza esclusioni, la difesa della patria rappresenta un
dovere posto al di sopra di tutti gli altri e che, contrariamente a quanto disposto nel secondo comma
dell’art. 52 della Costituzione per quanto riguarda il servizio militare, nessuna legge puo abolire.

Ma I’occasione nella quale la Corte Costituzionale poté esprimersi in maniera piu diretta sulla
questione dell’obiezione di coscienza si verifico nel 1970. Il giudice istruttore del tribunale di
Rovigo contesto la pubblicazione sul settimanale diocesano di un articolo nel quale erano contenute
frasi di apprezzamento della condotta degli obiettori di coscienza e ’auspicio che in futuro si
potesse fare a meno del servizio militare (**). La Corte, esprimendosi sul preteso contrasto fra la
legge ordinaria e 1’art. 21 della Costituzione (*°), dichiard non sussistente il contrasto ipotizzato,
distinguendo tra la critica alla legge, anche consistente nella propaganda per il suo aggiornamento, e
la pubblica apologia diretta a provocare la violazione della legge penale. Al riguardo ricordiamo che
in quegli anni la critica all’ordinamento giuridico che non ammetteva 1’obiezione di coscienza si
sviluppo anche in sedi autorevoli, sia con le proposte di riforma presentate in Parlamento sia con
alcuni lavori dei maggiori autori giuridici. Inoltre dobbiamo considerare il mutato clima sociale e
politico di quel periodo che raggiunse, seppur con difficolta e resistenze, anche gli apparati militari.

E’ necessario perd anche notare che la maggior apertura delle gerarchie militari nei riguardi
dell’obiezione, verificatasi sul finire degli anni ‘60, aveva in sé, contrariamente a quanto potrebbe a
prima vista apparire, connotazioni reazionarie. Infatti per le autorita militari la perdita di un numero
limitato di giovani fra le truppe era un fatto ininfluente e la forza dell’esercito non sarebbe stata
intaccata dalla mancanza di qualche recluta. Al contrario era molto piu fastidioso avere all’interno
delle strutture militari alcuni elementi che diffondevano le loro concezioni antimilitariste. Molti
generali hanno sempre sognato un esercito formato da un numero ristretto di soldati ben
equipaggiati, addestrati alla perfezione, convinti del loro compito e in grado di intervenire con
rapidita in qualsiasi situazione. Tale visione moderna ed efficientista delle forze armate si scontra
evidentemente con la gestione elefantiaca e burocratizzata di truppe di leva svogliate, male
addestrate, scarsamente equipaggiate e con capacita di movimento notevolmente ridotte. Pertanto la
maggior condiscendenza verso 1’obiezione dimostrd una piu marcata separazione fra la realta
sociale e il mondo militare, che non veniva scalfitto dagli stimoli progressisti provenienti dalla
societa civile. La casta militare, gia da sempre autonoma rispetto al mondo esterno, con proprie
leggi, regole e tribunali, tentd quindi di delimitare ancora di piu il proprio terreno.

Anche sotto D’aspetto legislativo la questione legata al riconoscimento dell’obiezione di
coscienza mutd dopo le contestazioni del 1968, quando le gerarchie militari si mostrarono meno

(**) Cfr. "La giustizia penale", 1971, pag. 367.

(**) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1967, pag. 142.

(**) Cfr. "La giurisprudenza costituzionale", 1969, pag. 215.

(*°) "Tutti hanno diritto di manifestare liberamente il proprio pensiero con la parola, lo scritto e ogni altro mezzo di
diffusione. La stampa non puo essere soggetta ad autorizzazioni o censure. (...)"



intransigenti nei confronti di una regolamentazione dell’obiezione. Non si ebbe di certo una
migliore valutazione del rifiuto del servizio militare, ma ci si rese conto che una legge avrebbe
evitato che diversi giovani politicizzati si fossero ritrovati nelle file dell’esercito o che, con i loro
soggiorni nelle carceri militari, avessero attirato 1’attenzione dell’opinione pubblica sull’argomento.
Insomma, per i militari iniziava a non diventare sgradita una legge, magari punitiva e restrittiva, che
li sbarazzasse di qualche testa calda.

Obiezione di coscienza e servizio civile non sono sinonimi; infatti si fa il servizio civile, ma si &
obiettori. Dunque, senza addentrarci in speculazioni ideologiche o anche solo lessicali, possiamo
affermare che il rifiuto di un sistema che impone una scelta armata e militarizzata ¢ il momento
dell’obiezione, che poi, grazie alla normativa approvata, si esplica attraverso il servizio civile. In
altri termini, I’obiezione ¢ la volonta politica o religiosa di opporsi a un fatto ritenuto ingiusto; il
servizio civile & I’alternativa offerta dallo Stato.

La legge 772, pur con i suoi innegabili benefici, tolse tensione alla scelta di rifiutare 1’esercito.
Infatti se negli anni seguenti i giovani furono facilitati nella loro decisione e poterono optare di
svolgere il servizio militare o quello civile come se scegliessero di andare al mare o in montagna, il
rischio ¢ che non tutti si siano resi conto che dietro a queste due scelte esistono impostazioni di vita
diametralmente opposte. E’ il pericolo che denunciava Pietro Pinna, quando su Azione Nonviolenta
scriveva:

L’accettazione del servizio civile si risolve in una compromissione di principio e di fatto. Di
principio, perché si viene a fornire un avallo di legittimita al diritto (potere usurpato) che si
arroga lo Stato alla coscrizione forzata; di fatto, in quanto attraverso il meccanismo della legge
esso ha sempre nelle sue mani I’assoluta possibilita di contenere il rifiuto del servizio militare in
limiti tollerabili (...) col vantaggio sussidiario che, una volta elargita ed accettata 1’alternativa
del servizio civile, lo Stato puo continuare con una parvenza di buona ragione la mistificazione
secondo cui coloro i quali prestano ‘servizio in armi alla Patria’ lo stanno facendo per libera
elezione. (...) Qualunque servizio civile non potra mai colmare questa perdita, compensare
questo vuoto di contestazione diretta la quale ¢ invece la ragione fondamentale, costitutiva,
dell’obiezione, massima spina per il militarismo dello Stato e pietra d’inciampo, grido di
contraddizione per tutti coloro - partiti di sinistra in linea - che con buona coscienza vi
consentono (e che con soddisfatta coscienza hanno appunto accolto 1’idea di regolare
I’obiezione) d’accordo col potere di tarparla.

Dopo il 15 dicembre 1972 i nonviolenti hanno comunque potuto agire dentro la legge, anziché
contro di essa. Cio ¢ senz’altro un fatto positivo, poiché gli obiettori sono cittadini che cercano di
modificare la normativa ritenuta inadeguata. La 772 ha isolato le punte piu estremistiche
dell’antimilitarismo, come gli anarchici, e pertanto dopo la promulgazione della legge chi continuo
a obiettare si oppose non solo all’istituzione, ma anche a coloro che, pur non essendo pienamente
soddisfatti della legge, si accontentavano di essa.

Dalla promulgazione della legge n° 772 il numero di giovani che presentarono domanda di
obiezione fu in costante aumento, come si pud rilevare dalla seguente tabella (*'):

1973 i 143
1974.....coccu. 219
1975 i 238
1976.........c..... 628
1977 .o 780
1978 1.934
1979..cvcenee. 2.000
1980.....ccoceuee. 4.000

(*’) I dati sono tratti per gli anni fino al 1978 da "Rivista Militare", maggio-giugno 1980; per gli anni successivi da
"Sistema informativo a schede", n° 9, dicembre 1992.



1982....ccviien 6.971
1983 7.557
1984.........c..c.. 9.093
1985..cieiiee. 7.430
1986........ccc.... 4.282
1987..cuveienee. 4.986
1988....cooiee 5.697
1989.....ccoueueee. 13.746
1990.........ccec. 16.767
1991 18.254

In totale in questi anni superarono il numero di settantamila i giovani che svolsero il servizio
civile e furono quasi millecinquecento gli enti convenzionati che li impiegarono.

Mentre negli anni Cinquanta la storia dell’obiezione fu limitata a pochi casi isolati e profetici e
negli anni Sessanta divento lotta organizzata di un intero movimento, per gli anni che seguirono il
1972 essa si esauri quasi del tutto in contenziosi con il Ministero della Difesa e nelle vicende
parlamentari volte a ottenere una riforma della legge n°® 772. Dopo le esperienze iniziali della Lega
Obiettori di Coscienza (L.O.C.), che coordind il movimento degli obiettori e che in ogni caso
imposto una gestione politica del servizio civile, le lotte attuate dagli antimilitaristi sull’argomento
furono quasi esclusivamente volte o al miglior funzionamento della legge esistente o alla
sollecitazione di una sua riforma.

Il fine ultimo dell’obiettore non ¢ quello di evitare di partecipare personalmente alla guerra, ma
quello di far cessare tutte le guerre. L’obiezione di coscienza non deve quindi essere finalizzata alla
salvaguardia della propria integrita intellettuale, filosofica o religiosa, poiché cid ne rappresenta
soltanto un momento. Cosi come deve essere fase intermedia, € non scopo, il riconoscimento della
propria opzione di coscienza. In altre parole 1’obiezione non deve servire per affermare il diritto
soggettivo di chi obietta, ma il diritto che 1’azione cui si obietta andrebbe a violare. In pratica: chi
obietta e si rifiuta di sparare non lo deve fare tanto per affermare il proprio diritto a non sparare,
anche se cio ¢ fondamentale, quanto il diritto di vivere di colui contro il quale avrebbe dovuto
sparare.

Riassumendo, benché diverse manifestazioni di antimilitarismo, di pacifismo e anche di
obiezione di coscienza si siano verificate nella storia italiana prima della seconda guerra mondiale,
il gesto di Pietro Pinna non trovo in esse radici culturali o politiche. La sua obiezione fu I’atto
spontaneo di un giovane che non voleva accettare di essere inserito nella struttura militare. La sua
azione acquistd in seguito una forte valenza politica, ma nel momento in cui egli rifiutdo di
continuare il servizio militare si trattd di una ribellione personale. Pinna non aveva appoggi politici,
né si curd di procurarseli prima di obiettare. La sua fu un’azione profetica, nata improvvisamente
nella realta sociale italiana, e fu anche una scelta geniale, poiché mise in moto un fermento che non
si sarebbe piu assopito.

Come abbiamo gia rilevato, esiste una grande differenza fra le lotte per il diritto di obiettare
attuate negli anni ‘50 e quelle dei decenni successivi. I pochi emulatori di Pinna furono testimoni
coraggiosi, ma isolati. Negli anni Sessanta, invece, si tratto di una lotta di gruppo. I nonviolenti, con
il forte appoggio del Partito Radicale, si organizzarono e trasformarono il gesto prima profetico in
un’azione politica. L’opinione pubblica veniva a conoscenza del problema non tanto per gli
obiettori che venivano incarcerati, ma per il rumore che veniva organizzato intorno ai loro casi.
Dopo la promulgazione della legge le lotte degli obiettori si ridussero a contenziosi con il Ministero
della Difesa per una migliore attuazione della legge e alla battaglia parlamentare per la riforma della
stessa.

Le lotte a favore dell’obiezione non furono distribuite omogeneamente su tutto il territorio
italiano, ma si concentrarono nella zona rappresentata dall’asse Perugia-Firenze. Solo in un periodo



seguente, intorno alla seconda meta degli anni Sessanta, sorse un altro polo nella citta di Torino.
Non esiste corrispondenza fra le dimensioni dei centri abitati e il numero degli obiettori da loro
provenienti. Talune delle piu popolose citta non hanno fornito neppure un obiettore, mentre piccoli
comuni hanno visto nascere gruppi radicali di opposizione alla guerra. Cid puo essere spiegato con
il fenomeno dell’emulazione, per cui un giovane era portato a seguire nel suo gesto di
disobbedienza civile I’amico piu vecchio, con il quale aveva condiviso gli ideali di militanza
politica e che lo aveva preceduto in tribunale e in carcere. In generale, pero, prima del 1972
I’obiezione di coscienza ¢ stata soprattutto un fenomeno individuale, anche per le pesanti
conseguenze giuridiche che comportava e che potevano scoraggiare i meno decisi.

Dal punto di vista della composizione sociale, i giovani che obiettavano avevano un titolo di
studio medio-superiore e provenivano da una classe di piccola borghesia.

Cercando le motivazioni che li spingevano all’obiezione, il motivo piu ricorrente fu quello
religioso. Pure negli obiettori politici 1 motivi religiosi furono quasi sempre presenti, anche se
svincolati da una chiesa costituita. Soltanto gli anarchici si basavano su motivazioni esclusivamente
materialistiche. Un discorso a parte meritano i testimoni di Geova. I primi obiettori per cause
religiose furono 1 pentecostali; non risultano casi di obiettori ebrei. I cattolici arrivarono solo negli
anni ‘60, ma divennero via via sempre piu numerosi. Cio dipese dal fatto che la gerarchia cattolica
preconciliare si oppose decisamente alla possibilita di riconoscere il diritto di obiettare e tanto piu di
accettare, per la scelta dell’obiezione, motivazioni nate dalla fede cattolica. Dopo il Concilio le
posizioni divennero piu aperte e sorsero persino gruppi di preti che lottarono a fianco degli obiet-
tori, anche se all’interno della Chiesa restavano ampie fasce che continuavano a rifarsi a concetti
meno sensibili al problema. A livello ufficiale vennero comunque redatti documenti che prendevano
chiaramente le parti degli obiettori.

La forza politica che piu strenuamente lotto per il diritto di obiettare furono i radicali. I comunisti
si opposero alle scelte degli obiettori fino agli anni Sessanta, quando iniziarono a guardarli con
maggiore simpatia; non ebbero, perd, una chiara e univoca visione del fenomeno, a causa
dell’impostazione che li portava a prediligere un esercito di popolo quale baluardo per la difesa
della democrazia. Maggior aiuto gli obiettori ebbero dai socialisti, che erano 1’unica forza politica
che aveva una tradizione storica di opposizione alla guerra o, per lo meno, di non appoggio a essa.
All’interno di quasi tutti gli altri partiti la questione segno una differenza generazionale, in quanto
spesso, nonostante le decisioni contro I’obiezione assunte dai dirigenti, le forze giovanili
mostravano aperte simpatie verso il fenomeno. E’ il caso della Democrazia Cristiana e del Partito
Repubblicano Italiano.

Senza ombra di dubbio i1 giovani che hanno sopportato il carcere per obiettare, coloro che hanno
lottato opponendosi alla struttura militare e tutti quelli che hanno rifiutato di entrare a far parte
dell’esercito hanno costruito una piccola parte della storia italiana del dopoguerra e contemporanea-
mente hanno contribuito a rendere piu vicina la meta, impegnativa e affascinante, di “far uscire la
guerra dalla storia”.

Sergio Albesano



