
Il coraggio di dire no! 
 

L’obiezione di coscienza in Italia, dall’unità alla promulgazione della legge 

 

Il 25 giugno 1862 il ministro della guerra Agostino Petitti-Bagliani di Roreto annunciò ai 
deputati del Regno, riuniti a palazzo Carignano a Torino, che l’obbligo di leva era esteso a tutte le 
province italiane. Contemporaneamente alla creazione dell’esercito italiano nacque la contestazione 
ad esso e il rifiuto di parteciparvi. La vera e propria obiezione di coscienza è però un fenomeno di 
cui non si conoscono casi accertati dall’unità d’Italia fino alla prima guerra mondiale. 

Questa fu un’“inutile strage”. La popolazione, nonostante ciò che poi fu sostenuto dalla retorica 
fascista, non concepì il conflitto in termini di esaltazione patriottica, ma ne sopportò le pesanti 
conseguenze sia sociali sia economiche. Furono celebrati 470.000 processi per renitenza e oltre un 
milione per diserzione e per altri gravi reati (procurata infermità, disobbedienza aggravata, 
ammutinamento) e ciò ci fa capire quanto vasta e di massa sia stata l’opposizione alla guerra. La 
repressione si intensificò dopo la rotta di Caporetto che produsse un vero e proprio “sciopero 
militare”, come lo definì il gen. Cadorna, con le decimazioni a livello di reparto. La protesta contro 
la guerra investì anche la popolazione civile. Il malcontento popolare culminò nella rivolta di 
Torino dell’agosto 1917. Durante la prima guerra mondiale si ha notizia di pochi casi di obiezione 
di coscienza ma si possono considerare obiettori parte dei renitenti, dei disertori e degli imputati 
davanti ai tribunali militari. E’ però doveroso specificare che dei quattrocentosettantamila processi 
per renitenza alla leva trecentosettantamila furono contro emigrati che non erano rientrati. 
Comunque i disertori della guerra 1915-18 furono così numerosi che fu necessaria un’amnistia, 
promulgata nel 1919 dal Presidente del Consiglio Francesco Saverio Nitti. 

Un obiettore durante la prima guerra mondiale fu Luigi Lué, nato nel 1878 e morto nel 1954, di 
San Colombano al Lambro in provincia di Milano, zoccolaio e padre di sei figli. In lui l’avversione 
alla violenza militare si destò nel 1901, quando faceva parte come soldato di una pattuglia guidata, 
contro contadini in sciopero, da un brigadiere, che gridò loro: “Lazzaroni, se non ve ne andate vi 
prenderemo a fucilate come nel 1898”. Nel 1908 egli inviò a Leone Tolstoi una cartolina illustrata 
con parole di grande entusiasmo, nella quale gli dichiarava il suo rifiuto di essere soldato. Nel 1917 
si rifiutò di andare a combattere al fronte e al giudice capitano motivò la sua scelta dicendo che 
voleva “ubbidire alla legge di Dio” e seguire le sue convinzioni tolstoiane. Il giudice si alzò, gli tese 
la mano e disse: “Caro, le idee di Tolstoi sono le più nobili che esistano al mondo”. Fu comunque 
condannato in un primo processo a sette anni di reclusione. In seguito subì un nuovo processo nel 
quale rischiava anche la fucilazione. Nel dibattimento il pubblico ministero disse: “Signori del 
tribunale, siamo davanti al caso di un uomo per il quale la nostra legge è impotente. Di questi casi 
ve ne sono in tutti i Paesi della Terra. Essi vivono della loro fede e non transigono a nessun costo. 
Ci vuole per loro la massima indulgenza.”. Alla fine gli fu inflitto un altro anno di reclusione 
militare, in aggiunta ai sette già comminatigli. Lué riferì che i giudici mostrarono nei suoi confronti 
una commendevole comprensione e umanità. Fu scarcerato due anni dopo con l’amnistia del 1919. 
Nel 1922 un fascista lo assalì con un pugnale: egli lo disarmò e poi lo lasciò andare libero. 

Un altro obiettore durante la prima guerra mondiale fu Giovanni Gagliardi di Castelvetro 
Piacentino in provincia di Piacenza, che oltre alla prigione soffrì la reclusione in manicomio, anche 
dopo la fine della guerra. Nel suo libretto manoscritto intitolato Guerra e Coscienza, composto tra il 
1915 e il 1918, spiegò i motivi della sua opposizione alla guerra. “Ogni popolo, che abbia una 
storia”, scrisse “ha sempre due pagine diverse: una di difesa e una di conquista. Ma le due pagine si 
fondono in una sola: ché lo spirito di conservazione o di difesa lascia tosto il posto allo spirito di 
rapina e d’aggressione appena il pericolo di perdere ciò che si possiede sia scomparso. I soldati 
dicono: quando adunque cesserà questa guerra? Ecco: essi continuano, con le loro mani, a far girare 
una ruota e dicono: quando adunque questa ruota cesserà di girare? (…) La soluzione sta solo nella 



coscienza dell’individuo decisamente compenetrata dall’imperativo categorico: ‘Non uccidere’. 
(…) Perciò la vostra più grande vittoria rappresenta la vostra più grande sconfitta. Sconfitta del 
cuore, sconfitta della mente, del buon senso, della ragione e della coscienza.” Inizialmente egli fu 
ateo, ma, dopo una crisi religiosa, dal 1920 divenne un cristiano evangelico indipendente, non 
iscritto ad alcuna Chiesa protestante. La polizia fascista lo classificò come “anarchico” e dal 1939 al 
1943 venne confinato all’isola di Ventotene e fu anche di nuovo internato. 

Altro obiettore italiano fu Remigio Cuminetti, nato nel 1890 a Porte di Pinerolo in provincia di 
Torino e morto nel 1938. Egli fu un fervente cattolico, fin quando la lettura di un libro di C. T. 
Russel lo orientò verso i testimoni di Geova. Volle essere ossequiente al comandamento cristiano di 
‘Non uccidere’ e quando fu sotto le armi nel 1915 si rifiutò di portare le stellette sulla divisa 
militare e di andare al fronte e per questo soffrì il carcere e il manicomio. Dopo la guerra il fascismo 
lo vessò con angherie d’ogni sorta. 

Un altro resistente alla guerra, anche se di grado differente dai precedenti, fu il pittore Amleto 
Montevecchi di Imola. Nel 1915, poco prima che l’Italia entrasse in guerra, scrisse parole ardenti 
contro il conflitto: “I socialisti – internazionalisti per antonomasia – dovrebbero rifiutarsi di 
partecipare a qualsiasi guerra. (…) L’antimilitarismo pratico deve fondarsi sulla renitenza. (…) 
L’eroismo guerriero è un pregiudizio. (…) Chi uccide comunque commette un crimine. (…) La 
guerra è il crimine collettivo, l’omicidio legale che trasforma l’uomo normale in delinquente. (…) 
Son contrario a tutte le guerre.” Un anno dopo fu chiamato sotto le armi e quando gli diedero il 
fucile chiese in sua vece un pennello, dicendo: “Con un pennello posso sparare, con quest’arnese mi 
è impossibile.” Alla fine riuscì a evitare il fronte e fu impiegato quale disegnatore. 

Una personalità che si impegnò in campo pacifista fu il fondatore del Partito Popolare don Luigi 
Sturzo. Per diversi anni andò ripetendo a livello europeo la necessità di rifiutare il servizio militare 
attraverso l’obiezione di coscienza, sia in tempo di pace sia in quello di guerra, come mezzo 
indispensabile per far cessare ogni conflitto armato. Egli scrisse: “L’obiezione di coscienza non è 
che una negazione pratica e cosciente del diritto dello Stato a fare la guerra. (…) Si dirà: - Così si 
fomenta la ribellione e l’anarchia. – Inesatto: se la gran parte dei cittadini fossero ‘obiettori’ di 
coscienza, cesserebbero le guerre”. 

Le difficoltà che incontrarono i pacifisti a esprimere e a vivere le loro idee durante il ventennio 
fascista divennero ancora più ardue durante il periodo bellico. Non siamo a conoscenza di casi di 
obiezioni di coscienza in Italia durante la seconda guerra mondiale, ma possono essere considerati 
tali molti episodi di diserzione o di rifiuto. Tra i tanti casi citiamo quello del soldato delle SS 
Leonhard Dallasega di Proves in val di Non che si rifiutò di uccidere un innocente e per questo 
venne fucilato nel 1945. 
Nel dicembre 1944 in Sicilia scoppiò una rivolta che fu in seguito definita “dei nonsiparte”. Essa 
ebbe inizio quando ai giovani di età compresa tra i venti e i trent’anni cominciarono ad arrivare le 
cartoline precetto con le quali dovevano presentarsi ai rispettivi distretti per essere arruolati e 
mandati al fronte a combattere contro i tedeschi. Era un’operazione che avrebbe consentito la 
ricostruzione dell’esercito, dopo la sua dissoluzione seguita all’8 settembre, e si decise di reclutare 
anche gli ex sbandati, in modo da ricambiare le classi di combattenti più anziane, alcune delle quali 
avevano raggiunto anche i cinque anni di servizio. La maggior parte dei giovani, però, non voleva 
più sentir parlare di guerra, anche per la fame e la disoccupazione che non concedevano tregua, e 
non si presentò ai distretti. Per la sola Sicilia, secondo le stime più ottimistiche, lo stato maggiore 
dell’esercito disponeva di circa quindicimila unità, appena un quinto di quante ne erano state 
previste. I richiamati non si nascosero, ma dimostrarono pubblicamente il loro rifiuto, organizzando 
cortei di protesta davanti alle prefetture, ai distretti militari e alle caserme dei carabinieri e chiesero 
che il governo fosse informato della loro intenzione di non obbedire agli ordini impartiti. La fine 
della fase pacifica della rivolta e l’inizio dell’insurrezione popolare si ebbero a Catania il 14 
dicembre 1944, quando i militari del distretto spararono su un gruppo di dimostranti, uccidendo uno 
studente. L’esercito impiegò due giorni per ristabilire l’ordine a Catania, ma focolai di rivolta si 
estesero immediatamente a Ragusa, Comiso, Avola, Scicli, Giarratana, Rosolino, Noto, Modica e 



Vittoria. A Giarratana e a Comiso i ribelli proclamarono addirittura una repubblica, con tanto di 
governo provvisorio, di proclami e di distribuzione giornaliera di viveri alla popolazione. Se il 
motivo della rivolta nacque con la chiamata alle armi dei giovani, i tumulti in seguito si estesero per 
motivazioni più ampie. “A mio parere”, ricorda Giacomo Cagnes, deputato comunista che partecipò 
da studente ai moti insurrezionali di Comiso “il movimento di rivolta, specie a Comiso, fu 
assolutamente spontaneo e popolare, stimolato dal richiamo alle armi, ma alimentato dalle antiche 
esasperazioni proprie delle popolazioni del sud.” La rivolta dei nonsiparte fu una dimostrazione 
dell’incapacità della sinistra di comprendere i motivi di avversione del popolo, già sottoposto a 
enormi sacrifici durante la guerra, alle strutture militari. Sintomatico è il giudizio politico che la 
direzione del Partito Comunista applicò nel 1945 ai moti: “Si tratta di un vero e proprio rigurgito di 
fascismo che in collusione con certi gruppi del movimento separatista, sfruttando le tragiche 
condizioni di esistenza del popolo lavoratore (…), vuole impedire la partecipazione alla guerra di 
liberazione dei siciliani per mantenerli nell’attuale stato di prostrazione e aggravare la disgregazione 
politica e sociale dell’isola. I criminali fascisti tanto del ventennio mussoliniano quanto promotori 
dei torbidi recenti vanno dunque ricercati e puniti col massimo rigore come traditori della Patria in 
armi”. Ma che la rivolta fosse un “rigurgito di fascismo” è improbabile e lo dimostra la grande 
presenza degli anarchici, soprattutto a Ragusa dove diffusero un periodico manoscritto dal titolo 
“La scintilla darà la fiamma”. Caduto il fascismo, riconquistata la libertà, finita la guerra nel sud, 
per chi e per che cosa le popolazioni locali sarebbero dovute tornare a combattere? Per quel re e per 
quella classe che avevano imposto la guerra fascista e che ora ne volevano un’altra? Questa volta, 
era la parola d’ordine, se una guerra sarà necessaria, sarà quella contro i padroni e gli sfruttatori. La 
rivolta, però, alla fine fu repressa militarmente e le denunce per renitenza e diserzione furono 
centinaia di migliaia. 

Dopo la seconda guerra mondiale il primo caso di obiezione di coscienza che si ebbe in Italia fu 
quello di Rodrigo Castiello di Cuneo, membro del gruppo religioso dei pentecostali, che fu 
giudicato nell’aprile 1947 e che venne in seguito prosciolto per amnistia. 

Nel gennaio 1948 fu giudicato Enrico Ceroni, testimone di Geova. Egli, appartenente alla classe 
1926, fu inviato al Centro di addestramento di Casale Monferrato il 17 gennaio 1948. L’indomani 
fu sottoposto alla prova di selezione attitudinale e svolse regolarmente parecchi compiti, ma quando 
sotto dettatura avrebbe dovuto scrivere “la bandiera è sacra” scrisse invece “secondo la Sacra 
Scrittura nessuna bandiera è sacra”. Successivamente rifiutò le stellette e il fregio della fanteria. 
Interrogato sulla ragione dei rifiuti, rispose che la sua fede gli vietava di impugnare le armi, di 
indossare qualunque distintivo e di salutare i superiori. Aggiunse che era pronto a qualsiasi 
disobbedienza pur di non mancare alla sua fede, mentre era disposto a prestare tutti quei servizi che 
non sarebbero stati in contrasto con tale fede. La perizia psichiatrica a cui fu sottoposto, dopo aver 
dichiarato che Ceroni non soffriva di nessuna malattia mentale, valutò se le dottrine predicate dai 
suoi compagni di religione avessero provocato in lui una sorta di suggestione. Dopo un’accurata 
analisi del soggetto, il perito affermò: “Si deve concludere che, se anche la propaganda alla quale fu 
esposto aveva potere suggestivo, il Ceroni l’ha assunta dopo averla vagliata e perciò egli è un 
convinto, non un suggestionato”. Il giovane venne condannato a cinque mesi e venti giorni di 
reclusione con i benefici della condizionale e della non iscrizione. 

Il primo obiettore di coscienza nell’Italia repubblicana per motivi politici fu Pietro Pinna. Egli fu 
processato il 30 agosto 1949 dal Tribunale Militare di Torino che lo condannò a dieci mesi con la 
condizionale. Ma Pinna aveva già scontato sette mesi di carcere prima del processo. La condanna 
non esentava il giudicato dall’obbligo del servizio militare, che doveva essere ripreso dal punto in 
cui era stato interrotto. Pinna oppose quindi un nuovo rifiuto e le autorità militari gli proposero di 
risolvere la questione con un compromesso: sarebbe stato destinato agli uffici dei comandi con 
mansioni di scrivano. Il giovane rifiutò e fu nuovamente imprigionato e processato per direttissima 
il 5 ottobre a Napoli. Questa volta la condanna fu di otto mesi. A fine dicembre Pinna fu scarcerato 
per l’anno santo, ma la procura militare lo invitò a terminare i suoi obblighi di leva nel IX 
reggimento di fanteria di Bari. Nel capoluogo pugliese il giovane oppose un nuovo rifiuto; fu 



sottoposto quindi a una visita medica, dalla quale risultò che era affetto da una nevrosi cardiaca tale 
da giustificare la riforma e l’esenzione dal servizio militare, nonostante che la sua ottima salute 
fosse stata riconosciuta nelle precedenti perizie. 

Il 18 gennaio 1950 fu arrestato Elevoine Santi, che aveva rinviato l’iscrizione al quinto corso 
della facoltà di architettura, rinunciando così al beneficio della dilazione della chiamata militare, 
proprio per farsi arrestare. Infatti in quei giorni si credeva imminente la discussione del progetto di 
legge relativo all’obiezione di coscienza presentato il 23 novembre ad opera del socialista Calosso e 
del cattolico Giordani e Santi pensò che la presenza di un obiettore in carcere avrebbe aiutato la 
possibilità del riconoscimento. Ma il progetto, inviato all’esame della commissione legislativa 
competente, non tornò mai in Parlamento. Santi fu condannato una prima volta a un anno di 
reclusione senza il beneficio della condizionale. Il giorno in cui gli si schiusero le porte del carcere 
venne inviato al distretto di Bologna, dove gli notificarono una nuova destinazione: il II C.A.R. di 
Cuneo. A questo punto diversi ufficiali cercarono di sbarazzarsi di lui utilizzando lo stesso metodo 
usato per Pinna. Infatti lo mandarono a casa in convalescenza per una malattia immaginaria 
(adenopatia bilaterale) che egli non ha mai avuto e che non ha mai saputo che cosa fosse. Dopo 
novanta giorni di convalescenza un medico militare di Bologna che lo visitò sconfessò i suoi 
colleghi, dichiarandolo sanissimo e rimandandolo a Cuneo. Ma Santi era stanco del braccio di ferro 
con le autorità militari e nel 1951 attraversò clandestinamente il confine ed emigrò in Svezia. 

Seguirono altre obiezioni. Pietro Ferrua di La Spezia, anarchico, comparve il 3 aprile 1950 
dinanzi al Tribunale Militare della sua città per essersi rifiutato di indossare la divisa della marina 
italiana e d’imbracciare le armi. Anche Pietro Ferrua, dopo aver scontato la sua pena, emigrò in 
Svezia per non dover essere nuovamente processato. Mario Barbani di Ozzano Emilia il 23 giugno 
durante una rivista militare nel cortile della caserma dell’XI C.A.R. di Palermo, giunto con il suo 
reparto all’altezza della tribuna delle autorità, abbandonò le file e si presentò davanti al capo di stato 
maggiore dell’esercito, deponendo ai suoi piedi il fucile e dichiarandosi obiettore di coscienza. Fu 
condannato a un anno di reclusione. Nel 1952 fu nuovamente posto in prigione e il 27 gennaio 1953 
fu condannato per diserzione ancora a cinque mesi e dieci giorni di reclusione. 

Negli anni Cinquanta i casi di obiezione furono gesti isolati e profetici. Nel decennio successivo 
invece essi diventarono azioni collettive e dietro a ogni singolo obiettore c’era un gruppo che si 
adoperava per pubblicizzare la sua scelta.  

Gli anni ‘60 si aprirono con un processo simbolico all’obiettore organizzato dal centro valdese di 
studi religiosi Agape a Prali in provincia di Torino, tenutosi dal 31 dicembre 1959 al 3 gennaio 
1960. L’accusa sostenne la tesi che gli obiettori volevano far legittimare con una legge la loro 
trasgressione allo Stato, il quale non poteva non esercitare una certa dose di coercizione sugli 
individui e sui gruppi di minoranza, e concluse chiedendo la condanna dell’obiettore. Dal canto suo 
la difesa, tenuta dal pastore Tullio Vinay, cercò di smontare i pregiudizi e i luoghi comuni che 
alteravano la figura morale dell’obiettore, proponendo al tribunale di riconoscere la tesi che 
l’obiezione di coscienza rappresenta un atto di obbedienza a Cristo, il quale ha imposto l’imperativo 
categorico di non uccidere. Il processo si concluse con la condanna simbolica alla pena di un mese 
di reclusione con le attenuanti generiche per il “particolare valore morale e sociale” della scelta 
obiettrice. 

Il primo obiettore di coscienza in Italia per motivazioni religiose cattoliche fu Giuseppe Gozzini, 
che fu condannato a sei mesi di reclusione l’11 gennaio 1963. L’obiezione di Gozzini fu una spina 
nel fianco per le autorità militari, poiché era laureato in legge e partiva da motivazioni cattoliche e 
quindi non poteva essere semplicisticamente bollato come un ignorante sovversivo. Inoltre c’era 
una comunità religiosa che pregava per lui, che portava all’attenzione dell’opinione pubblica il suo 
gesto e che quindi lo politicizzava. 

Con il terzo scaglione del 1964, all’età di ventisei anni, andò a svolgere il servizio militare 
Fabrizio Fabbrini, il quale rifiutò la divisa a soli dieci giorni dalla fine del periodo di leva, 
compromettendo una brillante carriera universitaria, poiché era uno studioso già affermato di diritto 



romano. Per il suo gesto fu condannato nel febbraio 1966 a un anno e otto mesi di carcere. Troppo 
spesso veniva affermato che gli obiettori erano vigliacchi, perché non volevano svolgere il servizio 
militare, e pertanto Fabbrini con la sua decisione, presa quando ormai aveva svolto pressoché tutto 
il suo servizio, dimostrò che non poteva di certo essere accusato di vigliaccheria. 

Un discorso a parte meritano i testimoni di Geova, che hanno costituito il gruppo più numeroso 
di obiettori e di disertori ospitati nelle carceri militari. Essi per fedeltà alle loro convinzioni hanno 
affrontato anni e anni di galera con incrollabile tenacia e con discrezione così assoluta che il grosso 
pubblico neppure sa della loro esistenza. Il fondamento della loro obiezione è l’estraneità alle 
questione politiche e alle controversie terrene, in quanto mirano all’avvento di uno Stato mondiale 
teocratico retto da Dio e di conseguenza non si arruolano nell’esercito di nessuna nazione perché gli 
interessi egoistici li farebbero combattere l’uno contro l’altro. Ammantati di profetismo mistico e 
non legati a motivazioni politiche, essi, comunità chiusa a qualunque confronto e dibattito, 
rappresentano il gruppo che più di altri ha affidato al rifiuto del servizio militare il massimo scontro 
con lo Stato, con la conseguenza di costituire per anni la stragrande maggioranza degli obiettori in 
prigione. Inoltre non sono stati rari i casi di testimoni di Geova inviati dopo anni di carcere militare 
in manicomi criminali per “delirio religioso” e obbligati al servizio militare anche una volta 
dimessi. In genere le autorità militari dopo un certo numero di condanne trovavano un pretesto per 
esonerare l’obiettore, scoprendogli un difetto fisico, talvolta prodotto dagli anni trascorsi in carcere. 
Essi, quindi, non avevano nulla di sovversivo e ci tenevano a sottolinearlo; così il loro rifiuto del 
servizio di leva non veniva in alcun modo pubblicizzato e non costituiva un pericolo per la 
sopravvivenza dell’esercito, anche perché il loro rigido tenore di vita non incoraggia certo facili 
imitazioni. Secondo una stima dell’avvocato Bruno Segre, che difese in tribunale tantissimi 
testimoni di Geova e che attraverso il suo giornale “L’incontro” diede notizia di molti processi a 
loro carico, i testimoni di Geova condannati sarebbero stati fra seicento e mille, con almeno due 
condanne a testa. Quindi i testimoni di Geova, che pur non volevano creare un caso politico intorno 
al loro rifiuto di vestire la divisa, di fatto lo crearono ugualmente, proprio per la gran quantità di 
obiettori espressi, molto più numerosi di quelli che partivano da concezioni antimilitariste. 

Dopo un lungo iter giuridico e come risultato di un compromesso fra varie posizioni, il 15 
dicembre 1972 la legge sull’obiezione di coscienza venne definitivamente approvata dal 
parlamento. Il maggior limite pratico della legge era quello relativo alla durata del servizio civile, 
più lungo di otto mesi rispetto al servizio militare. Soltanto nel 1989 i due tipi di servizi furono 
equiparati con una sentenza della Corte costituzionale. 

L’aver inserito nella legge una punizione per gli eventuali obiettori, tramite l’allungamento del 
servizio civile, dimostra chiaramente la posizione di inferiorità nella quale si trovava il legislatore. 
Egli, infatti, si rendeva conto che il servizio civile sarebbe stato più allettante di quello militare e 
per evitare una scelta generalizzata del primo pose la punizione della ferma più lunga. Durante il 
fascismo non ci sarebbe stato bisogno di un simile accorgimento, a causa della diffusa mentalità 
guerresca (a prescindere dal fatto che allora una legge che ammettesse l’obiezione di coscienza 
sarebbe stata impensabile). Ma se nel 1972 il parlamento considerò che una simile legge fosse 
necessaria e che altrettanto necessario fosse inserirvi una clausola punitiva per gli obiettori, ciò 
significa che in Italia trent’anni dopo la caduta del fascismo si era diffusa una cultura della pace 
così vasta che il legislatore, o perlomeno quel legislatore, reputò di non poter fare a meno di 
assecondare, ma che al tempo stesso cercò anche di contrastare. Dunque la connotazione punitiva 
della legge fu un’affermazione di debolezza della struttura militare, non di forza. Anche perché, 
imponendo all’obiettore un costo da pagare per la sua idea, il legislatore gli fece acquistare prestigio 
morale. 

L’obiezione di coscienza e il servizio civile non sono sinonimi; infatti si fa il servizio civile, ma 
si è obiettori. Dunque, senza addentrarci in speculazioni ideologiche o anche solo lessicali, 
possiamo affermare che il rifiuto di un sistema che impone una scelta armata e militarizzata è il 
momento dell’obiezione, che poi, grazie alla normativa approvata, si esplica attraverso il servizio 
civile. In altri termini, l’obiezione è la volontà politica o religiosa di opporsi a un fatto ritenuto 



ingiusto; il servizio civile è l’alternativa offerta dallo Stato. 

Il merito maggiore avuto dalla legge del 15 dicembre 1972 è stato quello di aver cambiato il 
modo di pensare della gente. Prima di essa, infatti, il servizio militare era un obbligo inderogabile, 
che attendeva tutti i ragazzi giunti all’età necessaria per svolgerlo. Con l’introduzione del servizio 
civile sostitutivo il pensare comune è stato lentamente ma progressivamente scardinato. A poco a 
poco quasi tutti accettarono come un fatto normale la possibilità di obiettare e i giovani in età di 
leva sapevano che potevano senza conseguenze optare per il servizio militare o per quello civile. Gli 
obiettori, che un tempo era puniti dalle autorità, divennero addirittura contesi dalle amministrazioni 
pubbliche. 

La legge, però, ha anche tolto tensione alla scelta di rifiutare l’esercito. Infatti se dopo di essa i 
giovani erano facilitati nella loro decisione e potevano optare di svolgere il servizio militare o 
quello civile come se scegliessero di andare in vacanza al mare o in montagna, il rischio fu che non 
tutti si resero conto che dietro a queste due scelte esistevano impostazioni di vita diametralmente 
opposte. Era il pericolo che denunciava Pietro Pinna, quando su “Azione Nonviolenta” scriveva: 
“L’accettazione del servizio civile si risolve in una compromissione di principio e di fatto. Di 
principio, perché si viene a fornire un avallo di legittimità al diritto (potere usurpato) che si arroga 
lo Stato alla coscrizione forzata; di fatto, in quanto attraverso il meccanismo della legge esso ha 
sempre nelle sue mani l’assoluta possibilità di contenere il rifiuto del servizio militare in limiti 
tollerabili (...) col vantaggio sussidiario che, una volta elargita ed accettata l’alternativa del servizio 
civile, lo Stato può continuare con una parvenza di buona ragione la mistificazione secondo cui 
coloro i quali prestano ‘servizio in armi alla Patria’ lo stanno facendo per libera elezione. (...) 
Qualunque servizio civile non potrà mai colmare questa perdita, compensare questo vuoto di 
contestazione diretta la quale è invece la ragione fondamentale, costitutiva, dell’obiezione, massima 
spina per il militarismo dello Stato e pietra d’inciampo, grido di contraddizione per tutti coloro - 
partiti di sinistra in linea - che con buona coscienza vi consentono (e che con soddisfatta coscienza 
hanno appunto accolto l’idea di regolare l’obiezione) d’accordo col potere di tarparla”. 

Dopo il 15 dicembre 1972 i giovani amici della nonviolenza hanno comunque potuto agire 
dentro la legge, anziché contro di essa. Ciò è senz’altro un fatto positivo, poiché gli obiettori sono 
cittadini che cercano di modificare la normativa ritenuta inadeguata. 

Il fine ultimo dell’obiettore non è quello di evitare di partecipare personalmente alla guerra, 
accettando che siano altri a farlo, ma quello di far cessare tutte le guerre, così come il suo obiettivo 
non è quello di svolgere un servizio smilitarizzato, ma quello di smilitarizzare la società. 
L’obiezione di coscienza non deve quindi essere finalizzata alla salvaguardia della propria integrità 
intellettuale, filosofica o religiosa, poiché ciò ne rappresenta soltanto un momento. Così come deve 
essere fase intermedia, e non scopo, il riconoscimento della propria opzione di coscienza. In altre 
parole l’obiezione non deve servire per affermare il diritto soggettivo di chi obietta, ma il diritto che 
l’azione cui si obietta andrebbe a violare. In pratica: chi obietta e si rifiuta di sparare non lo deve 
fare tanto per affermare il proprio diritto a non sparare, anche se ciò è fondamentale, quanto il 
diritto di vivere di colui contro il quale avrebbe dovuto sparare. 

Benché diverse manifestazioni di antimilitarismo, di pacifismo e anche di obiezione di coscienza 
si siano verificate nella storia italiana prima della seconda guerra mondiale, il gesto di Pietro Pinna 
non trovò in esse radici culturali o politiche. La sua obiezione fu l’atto spontaneo di un giovane che 
non voleva accettare di essere inserito nella struttura militare. La sua azione acquistò in seguito una 
forte valenza politica, ma nel momento in cui egli rifiutò di continuare il servizio militare si trattò di 
una ribellione personale. Pinna non aveva appoggi politici, né si curò di procurarseli prima di 
obiettare. La sua fu un’azione profetica, nata improvvisamente nella realtà sociale italiana, e fu 
anche una scelta geniale, poiché mise in moto un fermento che non si sarebbe più assopito. 

Come abbiamo già rilevato, esiste una grande differenza fra le lotte per il diritto di obiettare 
attuate negli anni ‘50 e quelle dei decenni successivi. I pochi emulatori di Pinna furono testimoni 
coraggiosi, ma isolati. Negli anni Sessanta, invece, si trattò di una lotta di gruppo. I nonviolenti si 



organizzarono e trasformarono il gesto prima profetico in un’azione politica. L’opinione pubblica 
veniva a conoscenza del problema non tanto per gli obiettori che venivano incarcerati, ma per il 
rumore che veniva organizzato intorno ai loro casi. Dopo la promulgazione della legge le lotte degli 
obiettori si ridussero a contenziosi con il Ministero della Difesa per una migliore attuazione della 
legge e alla battaglia parlamentare per la riforma della stessa. 

Le lotte a favore dell’obiezione non furono distribuite omogeneamente su tutto il territorio 
italiano, ma si concentrarono nella zona rappresentata dall’asse Perugia-Firenze. Solo in un periodo 
seguente, intorno alla seconda metà degli anni Sessanta, sorse un altro polo nella città di Torino. 
Non esiste corrispondenza fra le dimensioni dei centri abitati e il numero degli obiettori da esse 
provenienti. Talune delle più popolose città non hanno fornito neppure un obiettore, mentre piccoli 
comuni hanno visto nascere gruppi radicali di opposizione alla guerra. Ciò può essere spiegato con 
il fenomeno dell’emulazione, per cui un giovane era portato a seguire nel suo gesto di 
disobbedienza civile l’amico più vecchio, con il quale aveva condiviso gli ideali di militanza 
politica e che lo aveva preceduto in tribunale e in carcere. In generale, però, prima del 1972 
l’obiezione di coscienza è stata soprattutto un fenomeno individuale, anche per le pesanti 
conseguenze giuridiche che comportava e che potevano scoraggiare i meno decisi. 

Dal punto di vista della composizione sociale, i giovani che obiettavano avevano un titolo di 
studio medio-superiore e provenivano da una classe di piccola borghesia. 

Cercando le motivazioni che li spingevano all’obiezione, il motivo più ricorrente fu quello 
religioso. Pure negli obiettori politici i motivi religiosi furono quasi sempre presenti, anche se 
svincolati da una chiesa costituita. Soltanto gli anarchici si basavano su motivazioni esclusivamente 
materialistiche. Un discorso a parte meritano i testimoni di Geova, come abbiamo già evidenziato. 
Non risultano casi di obiettori ebrei. I cattolici arrivarono solo negli anni ‘60, ma divennero via via 
sempre più numerosi. Ciò dipese dal fatto che la gerarchia cattolica preconciliare si oppose 
decisamente alla possibilità di riconoscere il diritto di obiettare e tanto più di accettare, per la scelta 
dell’obiezione, motivazioni nate dalla fede cattolica. Dopo il Concilio le posizioni divennero più 
aperte e sorsero persino gruppi di preti che lottarono a fianco degli obiettori, anche se all’interno 
della Chiesa restavano ampie fasce che continuavano a rifarsi a concetti meno sensibili al problema. 
A livello ufficiale vennero comunque redatti documenti che prendevano chiaramente le parti degli 
obiettori. 

La forza politica che più strenuamente lottò per il diritto di obiettare furono i radicali. I comunisti 
si opposero alle scelte degli obiettori fino agli anni Sessanta, quando iniziarono a guardarli con 
maggiore simpatia; non ebbero, però, una chiara e univoca visione del fenomeno, a causa 
dell’impostazione che li portava a prediligere un esercito di popolo quale baluardo per la difesa 
della democrazia. Maggior aiuto gli obiettori ebbero dai socialisti, che erano l’unica forza politica 
che aveva una tradizione storica di opposizione alla guerra o, per lo meno, di non appoggio ad essa. 
All’interno di quasi tutti gli altri partiti la questione segnò una differenza generazionale, in quanto 
spesso, nonostante le decisioni contro l’obiezione assunte dai dirigenti, le forze giovanili 
mostravano aperte simpatie verso il fenomeno. E’ il caso della Democrazia Cristiana e del Partito 
Repubblicano Italiano. 

Senza ombra di dubbio i giovani che hanno sopportato il carcere per obiettare, coloro che hanno 
lottato opponendosi alla struttura militare e tutti quelli che hanno rifiutato di entrare a far parte 
dell’esercito hanno costruito una piccola parte della storia italiana del dopoguerra e contemporanea-
mente hanno contribuito a rendere più vicina la meta, impegnativa e affascinante, di “far uscire la 
guerra dalla storia”. Gli obiettori di coscienza, soprattutto coloro che prima dell’approvazione della 
legge hanno pagato con il carcere la fedeltà ai loro ideali, non sono vigliacchi, come spesso con 
troppa faciloneria è stato affermato da più fronti. Essi, per coerenza, hanno affrontato l’indifferenza, 
la derisione, la calunnia e la repressione. Oggi meritano il nostro rispetto. 

 



 Sergio Albesano 

 


